

بي\_ایڈ\_سال اول

### (B.Ed. 1<sup>st</sup> Year)

تعليم كى فلسفيانه بنياد

# Philosophical Foundations of Education کورس کوڈ (BEDD102CCT)

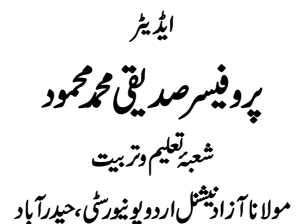
نظامت فاصلاتی تعلیم مولانا آزادنیشنل اردویو نیورسٹی یچی ماؤلی۔ حیررآباد۔ 032 500

تعليم كىفلسفيانه بنياد

### (Philosophical Foundations of Education)

#### **BBED 102 CCT**

ی\_ایڈ\_سال اول (B.Ed. 1st Year)



نظامتِ فاصلاتی تعلیم مولانا آ زادنیشنل اردویو نیور شی، حیدر آباد

مركفيه

فلسفهاورتعليم كانعارف ا کائی۔ا ڈ اکٹر نہال ا**حد** اسىلىن پروفيسر(كالج أف ٹيچرا يجويش، بھويال)

اكانى ٢ مىندوستان مىن تعليم: تاريخى تناظر د اكثر محداطه حسين (2.3.1, 2.3) اسٹىنٹ پروفيسر (شعبة عليم وتربيت، حيدرآباد) د اكثر رياض احمہ (2.3.2, 2.2) اسٹىنٹ پروفيسر (كالج آف ٹيچرا يجو كيشن، آسنسول) د اكثر طيبه نازلى (2.4) اسٹىنٹ پروفيسر (شعبة عليم وتربيت، حيدرآباد)

اكائى \_٣ مشرقى نظام اور مغربى فلسفهُ مكاتب

دُ اکٹر بدرالاسلام (3.1.1, 3.1.2, 3.1.3, 3.2.3, 3.2.4) اسٹنٹ پروفیسر(کالج آف ٹیچرا یجوکیشن،اورنگ آباد) دُ اکٹر تحلیل احمد(4.1.4) اسٹنٹ پروفیسر(کالج آف ٹیچرا یجوکیشن،سرینگر) دُ اکٹر شاکرہ پروین (2.3.1) اسٹنٹ پروفیسر(شعبۂ تعلیم وتر ہیت،حیدرآباد) پروفیسر صدیقی محرمحمود (2.3.2) پروفیسر (شعبهٔ تعلیم وتربیت، حیدرآباد)

اکائی۔ ۲ اقدار کی تعلیم ڈ اکٹر شاکرہ بروین استلنٹ پروفیسر (شعبهٔ تعلیم وتربیت، حیدرآباد)

اکائی۔۵ تد رلیس به حیثیت پیشہ پروفیسرصدیقی محدمحود پروفیسر(شعبۂ تعلیم وتربیت،حیدرآباد)

اكائى-1 فلسفهاورتعليم كاتعارف

#### Introduction to Philosophy and Education

| Structure                                                                        | ساخت     |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------|--|
| Introduction                                                                     | تمهيد    |  |
| Objectives                                                                       | مقاصد    |  |
| فلسفه کا تصور اوروسعت Concept and Scope of Philosophy                            | 1.1      |  |
| تعلیم کاتصور اوروسعت Concept and Scope of Education                              | 1.2      |  |
| فلسفهاورتعليم كاتعلق Relationship between Philosophy and Education               | 1.3      |  |
| فلسفہاور تعلیم کے مقاصد (Philosophy and Aims of Education                        |          |  |
| فلسفه تعليم اورتعليمي فلسفه «Philosophy of Education and Educational Philoshophy | 1.5      |  |
| Glossary                                                                         | فرہنگ    |  |
| خلاصہ/ یادر کھنے کے نکات Let Us Sum Up/ Points to Remember پادر کھنے کے نکات     |          |  |
| کے اختتام کی سر گرمیاں Unit End Activities                                       | ا کائی ۔ |  |
| لمومات کی جانچ 🗧 Answers to Check Your Progress                                  | اینی معا |  |
| رده کتابیں (Suggested Books)                                                     | سفارثر   |  |

فلسفهاورتعليم كاتعارف

تعارف (Introduction): عظیم فلسفی وہی ہوسکتا ہے جس کے پاس علم ہو علم ہی دانشہندی کا ذریعہ بنتا ہے۔ اس طرح فلسفہ اور تعلیم کے بیچ گہرا تعلق ہے۔ بلکہ فلسفہ اور تعلیم ایک ہی سکے کے دو پہلو ہیں۔ پچھ دانشوروں نے زندگی کو تعلیم اور تعلیم کو زندگی مانا ہے۔ انسان زندگی میں اخلاق واقد ارفلسفے سے ہی حاصل کرسکتا ہے۔ فلسفے میں زندگی کے مسائل کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ فلسفہ اور زندگی ایک دوسرے پر مخصر ہیں۔ ان میں روح وجسم کا رشتہ ہے۔ جس طرح جسم کا وجو دروح کے بغیر بے معنی ہے اور روح کا وجود جسم کے بغیر بے مقصد ہے اسی طرح فلسفہ کے بغیر تعلیم کا وجو د بیم کی اور تعلیم کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ فلسفہ اور زندگی ایک اور تعلیم کے متعلق مختلف سے ہی حاصل کر سکتا ہے۔ فلسفے میں زندگی کے مسائل کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ فلسفہ اور زندگی ایک دوسرے پر مخصر ہیں۔ ان میں روح وجسم کا رشتہ ہے۔ جس طرح جسم کا وجو دروح کے بغیر بے معنی ہے اور روح کا وجو دجسم کے اور تعلیم کے متعلق مختلف پہلووں پر غور کریں گا اور ان کے مفہوم و دائرہ کا رکو جانیں گے۔ ساتھ ہی ساتھ کی ساتھ کی ہے ہیں ہی معال میں میں ہم فلسفہ تعلیمی فلسفے کے بارے میں بھی پڑھیں گے۔

#### مقاصد (Objectives):

اس سبق کو پڑھنے کے بعد آپ:-فلسفہ کے مفہوم اور دائرہ کارکو بیان کر سکیں گے۔ تعلیم کے مفہوم اور دائرہ کارکو بیان کر سکیں گے۔ فلسفہ اور تعلیم کے باہمی تعلق کی وضاحت کر سکیں گے۔ فلسفہ اور تعلیم کے مقاصد بیان کر سکیں گے۔ فلسفہ تعلیم اور تعلیمی فلسفہ کے بارے میں اپنے خیالات کا اظہرار کر پائیں گے۔

## 1.1 فلسفه کا تصور اوروسعت (Concept and Scope of Philosophy)

1.1.1 فلسفه كاتصور (Concept of Philosophy): لفظ فلسفه أنكريزى لفظ Philosophy كرمترادف ہے۔لفظ Philosophy يونانى لفظ Philosophie يونانى لفظ Philosophie كرمترادف ہے۔لفظ Philosophy كامعنى سے نكلا ہے جو Phileo اور Sophie دولفظوں كے ملنے سے بنا ہے۔Philosophy كا مطلب محبت اور Sophie كامعنى دانشمندى ہوتا ہے۔اس كامعنى بيہ ہوا كہ فلسفہ دانشمندى سے محبت كوكہا جاتا ہے۔Plato نے اپنى كتاب ريبلك ميں كلما ہے كہ "جوانسان علم كو حاصل كرنے اورنى نئى باتوں كو جانے كے ليے دلچيسى دكھا تا ہے اور کبھى مطمئن نہيں ہوتا ا

5

" The who has the taste for every sort of knowledge and who is curious to learn and is never satisfied may be justly terme a Philosopher" - (Plato

"فلسفه ایک ایساعلم ہے جو مافوق الفطرت چیز وں کی صحیح نوعیت کی کھوج کرتا ہے "۔(ارسطو)

"Philosophy is a science which discovers the real nature of supernatural elements" - Aristotle

Philosophy is the logical inquiry into the nature of reality" - Radha " Krishnan

"Philosophy is a science and criticism of cognition" - Kant

"Philosophy is the science of Knowledge"- Fitchte

فلسفنہ سچائی کی کھوج کے لیے ایک ذرایعہ ہے۔ میہ وہ علم ہے جو حتی سچائی اور فطرت کے اصولوں اور ان کی وجو ہات کا تجزیر کرتا ہے۔ میر سچائی کو پر کھنے کا ایک نظر میہ ہے۔ فلسفہ، زندگی کی سچائیوں کی کھوج کر انہیں ایک سمت عطا کرتا ہے۔ ہندوستانی فلسفہ کی تاریخ بہت ہی قدیم ہے لیکن صحیح معنی میں لفظ فلسفہ کا پہلا استعال فیڈا غورث (Pythagorus) نے کیا تھا اور اسے ایک مضمون کے طور پر ارسطونے فروغ دیا۔ انسانی زندگی کے شروعاتی کمحوں میں جب انسان کو قد رت کے طریقوں کو دیکھ کر تعجب ہوا جب زندگی کی پیچید گیاں اور جدو جہد میں ، اس نے متفاد حالات دیکھے تو اس کے ذہن میں عدم اطمینان پیدا ہوا۔ اور اسی عدم اطمینانی نے فلسفہ کوجنم دیا۔ دور قدیم میں و یہ وں کا فلسفہ، برھا فلسفہ اور میں یونانی فلسفہ تعجب (wonder) سے شروع ہوا مگر موجود ہ مشرقی فلسفہ کی بنیا دشک کے شروعاتی کہ میں ایک میں جب انسان کو فلسفہ

)

''چونکہ قدیم لوگوں میں فلسفہ تعجب سے شروع ہوا۔ موجودہ دور میں وہ زیادہ تر شک سے پیدا ہوتا ہے' اس تعجب اور شک نے مختلف طرح کے مسائل کھڑے کئے۔ان مسائل میں بنیا دی بات ریتھی کہ بیخصوصی سوالوں کے نہیں بلکہ عمومی اور عالمگیر سوالوں سے متعلق تھے۔اس معنی میں فلسفہ کے مسائل سائنس کے مسائل سے مختلف ہوتے ہے جو کہ خصوصی سوالوں کو لے کرآگے بڑھتے ہے۔

دنیا میں عام نقط نظر کو وسیع کرنے اور بنیا دی قوانین کی حقیقت کے بارے میں منطق سوچ اور بنجیدہ اصول تیار کرنے کی ضرورت نے فلسفہ کو ایک مضمون کے طور پر پیدا کیا۔ فلسفہ کے ذریعہ قدرت اور کم ل زندگی کے راز کا پر دہ فاش کیا جاتا ہے۔ انسان کیا ہے؟ اس کا وجو دکیا ہے؟ زندگی کیا ہے؟ زندگی کا اصل مقصد کیا ہے؟ اس دنیا کی فطرت و مقصد کیا ہے؟ قدرت کا نظام کیا ہے؟ اس دنیا کو کون بنایا؟ انسان اس دنیا میں کیوں آیا؟ موت کیا ہے؟ اس دنیا کی فطرت و مقصد کیا ہے؟ قدرت کا نظام کیا ہے؟ مربح کیا ہے؟ زندگی کیا ہے؟ زندگی کا اصل مقصد کیا ہے؟ اس دنیا کی فطرت و مقصد کیا ہے؟ قدرت کا نظام کیا ہے؟ اس دنیا کو کون بنایا؟ انسان اس دنیا میں کیوں آیا؟ موت کیا ہے؟ کیا موت کے بعد بھی کو تی زندگی ہے؟ چاند وسور تی کیا ہے؟ مربح کیا ہے؟ انہیں کس نے بنایا؟ ان سب سوالوں کی کھون کر اس پر منطق نظرید قائم کر نتائج اخذ کر نا فلسفہ کا کا م ہے۔ حقیقت سے لوگوں کو روشناس کر انا، فلسفہ کا اصل مقصد ہوتا ہے۔ دوس لفظوں میں اگر کہیں تو ان سارے سوالوں کا مطالعہ ہی فلسفہ ہے۔ چونکہ بیساری با تیں بہت ، ی بار یک ہیں اس لیے ان پر خور وفکر کرنا۔ حقیقت کو بھیا ایک عام انسان کی ذہنی صلاحیتوں سے باہ م ہے۔ جونکہ بیساری با تیں بہت ، ی بار یک ہیں اس لیے ان پر خور وفکر کرنا۔ حقیقت کو بھیا ایک میں اس کی دونی کی ذہنی مطالعہ تی فلسفہ ہے۔ چونکہ بیساری با تیں بہت ، ی بار یک ہیں اس لیے ان پر خور وفکر کرنا۔ حقیقت کو بھا ایک عام انسان کی ذہنی ملاحیتوں سے باہ ہی ہند رس لی کی مشکل اور احتماط کے ساتھ کیا ہوا تج ہہ ہے جسے انسان نے کہی گھی میں کی ہوں ہی ۔

"Philosophy is a rigorous, disciplined, guarded analysis some of the most difficult problems which man has ever faced." - Henderson

"Men live in accordance with their philosophy of life, their conception of the world"- Huxley

فلسفه کی تعریف میں تچھلسفی نفسیاتی پہلو پرزورد بتے ہیں تو تچھ دوسرےاقد ارکوزیادہ اہمیت دیتے ہیں۔

٣- فلسف ضعلق مختلف فلسفيوں كى تعريفات بيان سيجئ ٣- فلسفه كى خصوصيات كو بيان كريں؟ 1.1.2 فلسفه كى وسعت (Scope of Philosophy): فلسفه سار بحلوم كى مال ہے اوراس كا دائرہ كاركا فى وسيع ہے۔اسے مندرجہ ذیل طریقے سے ہم سمجھ سکتے ہیں مثلاً ٢ علميات (Epistemolog) ٢ علميات (Metaphysics) ٢ علم الاقدار (Metaphysics) ٢ فلسفه سائنس (Axiolog) ٢ فلسفه سائن (Philosophy of Science) ٢ فلسفه سائن (Semantic)

علمیات (Epistemology): علمیات فلسفہ کی وہ شاخ ہے جس میں علم سے متعلق مسائل کا تجزید کیا جاتا ہے۔علم کیا ہے؟علم کی کیا حد ہے؟ علم کا ذریعہ کیا ہے؟ ہمارے پاس جوعلم ہے کیا وہ حقیقی علم ہے؟ پنچ کیا ہے، جھوٹ کیا ہے؟ دونوں نے بنچ فرق کیسے کیا جاسکتا ہے؟ تعلیم یافتہ ہونے کی سند کیا ہے؟علم کی کون کون ہی تسمیس ہیں؟ ان سارے سوالوں کا جواب اس شاخ میں معلوم کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔اور اس کا فلسفیا نہ تجزید کیا جاتا ہے۔اس میں استفتر انکی (Inductive)، استخراجی (Deductive) طریقے، تر کیب (Synthesis) اور تجزید (Analysis) طریقہ کا رکا استعمال ان سوالوں کے جواب حاصل کرنے کے لیے کیا جاتا

اس میں خالق ، مخلوق ، کا مُنات کی ابتداءوا ختنام ۔ انسانی وجود ، حیات وموت وغیرہ کے بارے میں بحث ہوتی ہے۔ اس میں اس بات پڑھی بحث ہوتی ہے کہ بچ کیا ہے؟ اس کی کون کون سی شکلیں ہیں؟ وجود کی فطرت کیا ہے ۔ کیاد نیا صرف ایک ہے یا اور بھی دنیا ہیں ۔ حقائق کیا ہے؟ مقاصد کیا ہے؟ بدلا وَ کیا ہے؟ میں کون ہوں؟ میر او جود کی فطرت کیا ہے؟ خدا کیا ہے؟ یہ دنیا کیا ہے؟ جنت کیا ہے؟ آخرت کیا ہے؟ ان تمام سوالوں سے تعلیم کے مقاصد اور مثالی اصول قائم کرنے میں مدد ملتی ہے۔ ہمانسان کو کیا بنانا چاہتے ہیں۔ ان کے اخلاق واقد ارکو کس طرح فروغ دیا جا سکتا ہے۔ ان سارے سوالوں کا جواب اس میں تلاش کیا چا تا ہے۔ اور تعلیم ان سوالوں کے جواب تلاش کرنے میں مدد کرتی ہے۔

اس میں تین شاخیں ہیں۔اخلاقیات Ethics، جمالیات Aesthetics اور منطق Logic اخلاقیات Ethics: انگریز کی لفظ Ethos، Ethics سے بنا ہے جس کے معنی کردار ہوتا ہے۔اس طرح اس میں کردار، عادات اور برتاؤ کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ یہ دراصل انسانی برتاؤ کی سائنس ہے۔اسے اخلاقی فلسفہ بھی کہا جاتا ہے۔اس میں انسانی کرداراورعادتوں کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔

جمالیات Aesthetics: یہ خوبصورتی یا جمالیات کی سائنس ہے۔ تعلیم کا متصد طلباء کا مجموعی فروغ کرتا ہے۔ جس میں جمالیات کا فروغ بھی شامل ہے۔ یہ ادب اور فن کوفلسفیا نہ انداز ادا کرتا ہے۔ اس سے پورے ادب کا تقید کی تجزیبہ ہوتا ہے۔ منطق Logic: لفظم نطق logic کا اردو ترجمہ ہے۔ جولا طینی لفظ Logos سے لیا گیا ہے۔ اس کا معنی بحث و مباحثہ سے منطق پہلو سے ہے۔ John Dewey کا اردو ترجمہ ہے۔ جولا طینی لفظ Sogo سے لیا گیا ہے۔ اس کا معنی بحث و مباحثہ مرابقوں کا استعال کیا جاتا ہے۔ اسے سائنہ وں کی سائنس کہا جاتا ہے کیونکہ اس میں فور وفکر اور انتمند گی کے ساتھ سے شوتوں نے تجزیبہ کی بنا ہو ہے۔ اسے سائنہ وں کی سائنس کہا جاتا ہے کہ یونکہ اس میں فور وفکر اور دانشمند گی کے ساتھ شوتوں نے تجزیبہ کی بنا دیر مسائل کا متیجہ اخذ کیا جاتا ہے ہو تکہ ہوتا ہوں پوئلہ اس میں فور وفکر اور دانشمند گی کے ساتھ سے میں دی شوتوں نے تجزیبہ کی بنا دیر مسائل کا متیجہ اخذ کیا جاتا ہے۔ اس میں انسانی زند گی کا آخری مقصد کیا ہے اور ان مقاصد کو حاصل افتر ارکی افاد ہے۔ کی خون وی اخترار ، روایا ت ضروری ہیں ان کا کیا معیار ہونا چا ہے۔ اس میں اس بات پر بھی بخوں ہوتا ہے اور ان مقاصد کو حاصل میں افتر ارکی افاد ہے۔ کی خون کون نے اخذ کی سائیں کہا ہوں کا کیا معیار ہونا چا ہے۔ اس میں اس بات پر بھی بحث ہوتی ہے کہ مہریں۔

فلسفه سائنس Philosophy of Science : اس میں سائنس سے متعلق مطالعہ کیا جاتا ہے اور تحقیقی کام کو انجام دیا

فلسفه ساجی علوم Philosophy of Social Science : اس میں ساجی پہلوؤں اوراس سے جڑ یے تمام موضوعات پر خور دخوض کیا جاتا ہے۔اس میں تاریخ، سیا سیات، جغرافیہ، ساجیات اور معاشیات دغیر ہ کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔

فلسفه زبان Semantic : اس میں زبان کے متعلق مطالعہ کیا جاتا ہے۔زبان کا آغاز وارتقاء کیسے ہوا؟ بولی کیا ہے؟ بولی کتنے طرح کی ہوتی ہے؟ادب کیا ہے؟ ان سارے موضوعات کا مطالعہ اس فلسفہ زبان میں کیا جاتا ہے یہ زبان کا لسانی مطالعہ پیش کرتا ہے۔

> **1.2 تعلیم کاتصوراوروسعت** (Concept and Scope of Education) تعارف:

بچہ جب بیدا ہوتا ہے تو نہ دہ اس دفت چل سکتا ہے نہ بول سکتا ہے اور نہ بی خود کھا پی سکتا ہے۔ یعنی دہ ہر کا م کے لیے دوسر پر مخصر ہتا ہے مگر یہی بچہ جب بڑا ہوتا ہے تو کوئی حکمراں بنتا ہے تو کوئی سائنس داں بنتا ہے کوئی فلسفی تو کوئی ما ہر تعلیم ۔ انسان بھی جنگلوں میں رہتا تھا۔ خانہ بدوش زندگی گز ارتا تھا لیکن آج انسان اتنا ترقی کر گیا ہے کہ دہ چاند اور مرت پر جارہا ہے۔ ذراسو چیئے بیساری چیزیں کیسے مکن ہو کیں ۔ تو جواب ملے گا تعلیم کی بنیاد پر ۔ یعنی تعلیم ہی دہ ذرایہ ہے جسے حاصل کر کے انسان نے دنیا میں دوسری جاندار چیز وں پر برتر می حاصل کیا ہے اور دنیا کی ساری چیز وں پر حکومت کر رہا ہے ۔ تعلیم بی دیگر جانور دوں سے الگ پیچان قائم کراتی ہے۔ تعلیم کی ذاکر ایسان کے اندر سوچٹ سمجھنے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔ اسی دیگر دار موجن میں انسان اپنی تہذیب و شادت کی تر سی کرتا ہے اور دنیا کی ساری چیز وں پر حکومت کر رہا ہے۔ تعلیم بی انسان جانور دوں سے الگ پیچان قائم کراتی ہے۔ تعلیم کے ذریعہ ہی انسان کے اندر سوچٹ سمجھنے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔ اسی ک در ایوں نے الگ پیچان قائم کراتی ہے۔ تعلیم کی ذرای ہے انسان کے اندر سوچٹ سمجھنے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہوں کی دیگر این میں مواد ہو ہوتی ہو خال ہے ہوتی ہوتی کہ کر ای ہوتی ہوتی ہوتی ہیں انسان کے اندر سوچٹ سمجھنے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔ اسی کے اسی کی دیگر

1.2.1 تعلیم کاتصور: فلسفی جان لاک کے مطابق'' بچہ کا د ماغ ایک کورے کاغذ کی طرح ہوتا ہے، جس پر کچھ بھی لکھا جاسکتا ہے' ۔

تعليم كا مطلب معلم كے ذريع طلباء كو نياعكم فراہم كرنا ہے۔ تعليم كا يدتعارف قد يم اور عہد وسطى ميں خاص طور پر ان تح خصا مكر زيادہ تر ماہرين تعليم نے تعليم كو اس نظريد سے نہيں ديكھا۔ تعليم انگريزى لفظ Education كا مترادف ہے۔ Beducation لا طينى لفظ Duco سے بنا ہے۔ ان ميں دوالفاظ شامل ہيں۔ 'E' اور 'Euca' - S كا مطلب ہے' اندر سے باہر كى طرف اور Duco كا مطلب ہے' آگے بڑھنا' ۔ اس طرح Education كا لغوى معنى' اندر سے باہر كى طرف بڑھنا' يعنى تعليم كا مطلب انسان كى اندرونى صلاحيتوں كو باہر نكالنا۔ يعنى تعليم انسان كے اندر چھيں ہوئى صلاحيتوں كو باہر كى لغر

Educare اورEducation ی Educatom ی Education ی جھی متعلق کر کے دیکھاجا تا ہے۔ تربیت دینا، سکھانا Educatum - to Train, act of teaching or training الطانا، سیکھانا Educare - to bring up, to educate, to raise Educere- to lead out or to draw out نکالنا Educare کا مطلب ہوتا ہے' اندر سے باہر کی طرف گا مزن ہونا اور Educare کا معنی بھی آگے بڑھنایا باہر نکالنا ہوتا ہے۔

اگرغور سے دیکھا جائے تو تعلیم کے مندرجہ ذیل معنٰ نکلتا ہے۔

تعلیم کے لیے Pedagogy، شکشااوروید بیلفظ بھی ہندوستان میں رائج ہے Pedagogy کا مطلب شاگرد کارہبر کی کرنا، شکشا، سکرت لفظ شاس سے نکلا ہے۔ جس کے معنٰی میں بڑھانا۔قابومیں کرنا۔ حکم دیناوغیرہ۔وید بیلفظ وید سے نکلا ہے جس کامعنٰی ہیں جاننا۔

عام طور پرتعلیم کا استعال دومعنی میں کیا جاتا ہے۔ ایک محدود معنی میں اور دوسرا وسیع معنی میں، یحدود معنی میں تعلیم کا مطلب تعلیمی اداروں میں ہونے والی درس و قد رلیس ہے۔ اس میں کسی طے شدہ مقام پر طے شدہ افراد کے ذریعہ طے شدہ نصاب کوا یک طے شدہ ذریعہ سے قد رلیس کی جاتی ہے۔ اس میں حقیقی زندگی کی تعلیم نہ دے کر صرف دہنی فروغ کے لیے کتابی تعلیم دی جاتی ہے۔ زندگی میں اس کے علاوہ بھی انسان کو بہت پڑھ جانے سیجھنے کی ضرورت ہوتی ہے دہیتی فروغ کے لیے کتاب ہم یہ پڑھی میں اور اور میں سروز ہوتی ہے۔ اس میں حقیقی زندگی کی تعلیم نہ دے کر صرف دن فروغ کے لیے کتابی تعلیم دی جاتی ہے۔ زندگی میں اس کے علاوہ بھی انسان کو بہت پڑھ جانے سیجھنے کی ضرورت ہوتی ہوتی ہے۔ دہتی فروغ کے لیے کتابی بہت پڑھ سیکھنا ہوتا ہے کی میں اس کے علاوہ بھی انسان کو بہت پڑھ جانے سیجھنے کی ضرورت ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہم ہے۔ چر میں معلم اہم ہوجا تا ہے۔ معلم طلباء کا صرف دینی فروغ ہوتا ہے اس میں تعلیم طالب علم مرکوز نہ ہو کر معلم مرکوز ہوتی ہو جاتی سی معلم اہم ہوجا تا ہے۔ معلم طلباء کو صرف کتا بی اور دینی علم و دیتا ہے۔ اس طرح کی تعلیم مالب علم مرکوز نہ ہو کر معلم مرکوز ہوتی موطا بن کر رہ جا تا ہے۔ اس کی محموعی ترتی نہیں ہو پاتی۔ اس طرح تعلیم' (Formal Education) رہی تعلیم میں کر ہوتی جو کر نا چاہی میں کر رہ جاتی ہے۔ جو ایک منصوبہ بند طریق سے چلتی رہتی ہو پاتی ۔ اس طرح تعلیم' ارز ان کو شام کی تعلیم میں کر پاتی جو کر نا چا ہے۔ محتلف دانشوروں نے اس کی تعلیم این پٹی نہیں ہو پاتی ۔ اس طرح تعلیم ای نی در ان از ان کو شام کی تعلیم او کر در او

"The influence of the environment on the individual with a view to producing a permanent change in his habits, behaviour of thought and of attitude."

"Education is a process in which and by which the knowledge , character of the young are shaped , moulded"- Dewey

للم فلسفه کی تعلیم:

انسانی زندگی راز دار ہے۔ جب تک ہم انسانی زندگی کے راز کونہ سمجھ سکتے تب تک انسانی زندگی کے مقاصد کو طے کر پایانامشکل ہے اور جب تک مقاصد طے نہیں ہوجاتے تب تک بیہ طح کرنامشکل ہے کہ کیا پڑھنا ہے اور کیا پڑھانا ہے۔ یہ فلسفہ ہی ہے جس نے انسان اور اس کے کمل کا ککمل تفسیر بیان کرتا ہے اور اس کے مقصد کو طے کرتا ہے۔ تعلیم کے فلسفہ کی مدد سے ہم تعلیم کے فطرت ، ضرورت اور مقصد کو تمجھ سکتے ہیں اور اس کے مطابق تعلیمی نصاب تیار کر سکتے ہیں۔ کہ سماجی تعلیم:

انسان ایک ساجی مخلوق ہے وہ ساج میں رہتا ہے اور ساج میں رہنے والے لوگوں سے ساج کے رسم ورواج کو سیکھتا ہے۔اس کے نظریہ وسوچ پر ساج اور ساجی اداروں کے اثر ات مرتب ہوتے ہیں یتعلیم ساج اور ساجی اداروں ، ساجی گرو پوں اور ساجی سرگرمیوں میں آپسی تعلق قائم کرتی ہے۔ یوں کہہ سکتے ہیں کہ تعلیم ساجی ترقی کی بنیاد ہے یتعلیم ساجی تغیر اور تبدیلی کا ذریعہ ہ

موجودہ دور میں طالب علم مرکوز تعلیم رائج ہے۔ اس میں طلباء کی دلچیپی۔ یا دداشت ۔ سوچنے شبچھنے کی صلاحت،

نظریات، رجحان اور سیکھنے کی صلاحیتوں پرغور وفکر کیا جاتا ہے۔ اس کے سیکھنے، پڑھنے کے حالات وماحول کو سیحھنے کی کوشش کی جاتی ہے اور اسی کے مطابق نصاب کی تشکیل دی جاتی ہے۔ اس میں طالب علم کواہمیت دی جاتی ہے اور اسی کو مرکز مان کرتعلیمی نظام قائم کیا جاتا ہے۔ کہ

اس میں تعلیم کی تاریخ کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ مختلف ادوار میں تعلیم کا کس طرح فروغ ہوا، سماجی ضرورت کے مطابق تعلیم میں کس طرح کی تبدیلیاں آئے اوراس نے سماجی ضرورتوں کو کس طرح پورا کیا۔ان ساری باتوں کو شیچھنے کی کوشش کی جاتی

> . 🛧 تقابل تعليم:

تقابلی تعلیم کے ذریعہ محلوں کے تعلیمی نظام کو سمجھنے کی کوشش کی جاتی ہے کہ مختلف مما لک میں تعلیم کے مقاصد کیا ہیں؟ اس کے مضامین کیا ہیں۔مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے س طرح نصاب ونظام بنایا گیا ہےان چیز وں کو سمجھ کرہم اپنے تعلیمی نظام میں مناسب تبدیلی کر سکتے ہیں تا کہ ہمارا معیارتعلیم بلند ہو۔

تعلی**می انتظامیہ اورنظام** تعلیمی انتظامیہ میں تعلیمی اداروں کے انتظام کے بارے میں مطالعہ کیا جاتا ہے۔مرکز می حکومت اورریاستی حکومت تعلیمی

اداروں کے نظام کوئس طرح منظم کرےگی، نصاب کیا ہوگا۔ بنیادی سہولتیں کون کون سی ہوں گی انہیں کس طرح مہیا کرایا جائے۔امتحان کا کیا طریقہ ہوگا دغیرہ ان ساری باتوں کا اس میں مطالعہ کیا جاتا ہے۔ <del>کر</del> **نعلیمی ٹکنالوجی**:

تعلیم کے دائرہ کار میں تکنیکی تعلیم کوبھی شامل کیا جاتا ہے۔ پڑھنا اور سیکھنا دونوں درس وند ریس کاعمل ہے۔ سیکھنا کیا ہے؟ سیکھنے کا مؤثر طریقہ کیا ہونا چا ہے۔ درس وند ریس کومؤثر بنانے کے لیے کون کون سی تکنیک استعال ہونی چا ہے۔ ان ساری با توں کا مطالعہ ہم تعلیمی ٹکنا لوجی میں کرتے ہیں۔ نئے ایجاد کر دہ ٹکنا لوجی کا استعال درس وند ریس میں کس طرح کیا جائے طلباءا پنے علمی وذہنی فروغ میں ٹکنا لوجی کا استعال کیسے اور کس طرح کر سکتے ہیں۔ ان کی رسانی آ سانی سے ٹکنا لوجی تک کیسے ہو، ان سارے پہلوؤں پرغور دفکر کیا جاتا ہے۔ کہ تعلیم کے دیگر دائرے:

تعلیم کے میدان میں روز بروز نئے نئے مضمون فروغ پارہے ہیں اور ساج کی ضرورتوں کے مطابق ان کا مطالعہ بھی ضروری ہے۔جیسے تعلیم اطفال، تعلیم نسواں، بنیادی تعلیم، تعلیم اسا تذہ، ماحولیاتی تعلیم، شمو لی تعلیم، اقلیہ تعلیم وغیرہ۔

ہے۔

1.3 فلسفهاورتعليم كالعلق (Relationship betweenEducation and Philosophy) فلسفہ اور تعلیم میں بہت ہی گہر اتعلق ہے۔ بلکہ بیا یک دوسرے یر منحصر ہیں۔فلسفہ جہاں انسان کے وجود کو قائم کرتا ہے وہں تعلیم ان کے باریک پہلوؤں اوران کی اہمیت کواجا گر کرنے اور پیچھنے میں مدد کرتی ہے۔فلسفہ انسانی زندگی کے مقاصد کو طے کرتا ہےجبکہ تعلیم ان مقاصد کو حاصل کرنے کا دسپلہ بنتی ہے۔اگرغور سے دیکھا جائے تو دونوں کا مقصد انسان کو سچائی سے آشنا کرانا اوراس کی زندگی کوتر قی وفروغ دینا ہے۔ایسے میں بہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ فلسفہ اورتعلیم باہمی طور پر مربوط ہیں۔اس کی وضاحت مندرجہ ذیل نکات سے کی جاسکتی ہے۔ المعاورتعليم ميں باہمی تعلق ہے۔ فلسفة تعليم يرتحصر يحاور 5 تعليم فلسفه يرمنحصر ہے۔  $\overset{\frown}{a}$ تعليم فلسفدك مقاصد كوحاصل كرنے كاذريعہ ہے۔ ☆ تعليم فلسفه كامتحرك يهلو ہے۔  $\frac{1}{2}$ فلسفه بح بغيرتعليم يرغونهين كباحاسكنابه  $\frac{1}{2}$ فلسفة عليم كي حقيقى منزل طے كرتى ہے۔  $\overset{\frown}{a}$ 

فلسفه اور تعلیم میں باہمی تعلق ہے: فلسفه اور تعلیم اس باہمی تعلق سے: پیش کرتا ہے اور تعلیم اس کا عملی شکل ۔ اصول عمل کی طرف زور دیتا ہے اور عمل اصول میں تر میم کرتا ہے ۔ فلسفہ نظریہ پیش کرتا ہے اور تعلیم اس کا استعال کرتی ہے ۔ فلسفة تعلیم کا اصول ہے اور تعلیم عملی فلسفہ ہے ۔ فلسفہ درس وند ریس کے شکل میں آتا ہے اور درس وند ریس کا بنیا دفلسفہ پر ہوتا ہے ۔ تعلیم پودا ہے اور فلسفہ اس کا پھول ۔ فلسفہ ے ۔ فلسفہ درس وند ریس کے شکل میں آتا ہیں ۔ فلسفہ کے بغیر تعلیم کا نظر فلسفہ پر ہوتا ہے ۔ تعلیم پودا ہے اور فلسفہ اس کا پھول ۔ فلسفہ کے بغیر درس وند ریس کے شکل میں آتا ہیں ۔ فلسفہ کے بغیر تعلیم کا نظر فلسفہ پر ہوتا ہے ۔ تعلیم پودا ہے اور فلسفہ اس کا پھول ۔ فلسفہ کے بغیر درس وند ریس کے معنیٰ بیکار ہیں ۔ فلسفہ کے بغیر قلسفہ کی کوئی حیث ہیں اور فلسفہ لو تعلیم کا کوئی وجو زمیں اور تعلیم کے بغیر فلسفہ کی ہی کوئی حیث ہیں ۔ اس طرح دونوں کے درمیان ایک گہر اتعلق دکھائی دیتا ہے ۔ وجو زمیں اور تعلیم کے بغیر فلسفہ کی ہی کوئی حیث ہیں ۔ اس طرح دونوں کے درمیان ایک گہر اتعلق دکھائی دیتا ہے۔ بیں ۔ ایک دوسر کے کوتقویت بخشے ہیں ۔ پہلافکری پہلو ہے اور دوسر اسرگرم وفعالی پہلو ہے' ۔

"Philosophy and Education are like two sides of the same coin, presents different views of same thing"- J.S. Ross

(Philosophy is the theory of education in its most general phases)

جان ایڈم (John Adam) کا ماننا ہے کہ دنتعلیم فلسفہ کامتحرک پہلو ہے'۔

(Education is the dynamic side of Philosophy)

فلسفة تعليم پر مخصر ہے: فلسفة عليم كى چيروى كرتا ہے - اس نظر بے سے فلسفة تعليم پر مخصر ہے - ہر فلسفى اپنے فلسفه كو تعليم كے ذريعة پیش كرتا ہے اس ليے تعليم فلسفه كى پيرائش كى بنيا در كھتى ہے - ايك تعليم يا فتة انسان ،ى منظم طريقے سے غور دفكر كر سكتا ہے اور اپنى با توں كو منطقى انداز ميں ركھ سكتا ہے تعليم فلسفه كوايك نسل سے دوسرى نسل ميں منتقل كرنے ميں مدد كرتى ہے - درسى كتا ہے اور اپنى با توں كو منطقى معلم وغيرہ فلسفه كى اشاعت و تبليغ كے اہم و سائل ہيں يتعليم كے ذريعة ،ى فلسفه ميں آنے والے چيلنج و مسائل كاحل نكالا جا تا ہے ۔ فلسفه كے نئے من خصوعات پر تحقيق تعليم كے ذريعة ،ى مكن ہے - اس طرح تعليم كے بغير فلسفه كافر و خوتى نامكن ہے ۔

تعليم فلسفه يرمنحصر ب: Fichte نے کہا کہ دنعلیم کافن فلسفہ کے بغیر بھی مکمل وضاحت حاصل نہیں کرسکتا''۔

(The art of education will never attain complete clearness in itself without philosophy)

Spencer نے کہا کہ 'چی تعلیم کو صرف سچا فلسفہ ہی عملی شکل دے سکتا ہے'۔

"True Education is practicable only to true philosophies"- Spencer

Ross کا خیال ہے کہ ''تعلیم کے تعلق سبھی سوال آخر کا رفلسفہ کے ہی سوال ہوتے ہیں''۔

"All Educational questions are ultimately the questions of philosophy

Gentile کہتا ہے کہ فلسفہ کے بغیرتعلیم کی حقیقی فطرت کافہم نہیں ہوسکتا''۔

"Education without philosophy would mean a failure to understand the precise nature of Education"- Gentile

ان سبحی خیالات پراگرغور کیا جائز یہ بات واضح ہوتی ہے کہ تعلیم فلسفہ پر مخصر ہے۔ بغیر فلسفہ کے تعلیم کے مقاصد کو طحر پانا مشکل ہے۔ فلسفہ ہی تعلیم کو سمت عطا کرتا ہے۔ فلسفہ ہی تعلیم کو وجودیت بخشا ہے۔ اگر فلسفہ نہ ہوتو تعلیم کا کوئی معنی نہیں رہ جاتے ہیں تعلیم کے لیے صغمون اس کی فطرت ، مواد، مقاصد ، سیجی فلسفہ کے ذریعہ طے ہوتے ہیں تعلیم فلسفہ کے مقاصد کو حاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔ جیسا کے پہلے کہا جاچکا ہے کہ فلسفہ مقاصد ہے اور تعلیم اس کو حاصل کرنے کا ذریعہ۔ فلسفہ اقد ار، اصول اور نظریات پیش کرتا ہے اور تعلیم انہیں علی شکل دیتا ہے۔ اصول اور نظریات پیش کرتا ہے اور تعلیم انہیں علی شکل دیتا ہے۔ اصول اور نظریات پیش کرتا ہے اور تعلیم انہیں علی شکل دیتا ہے۔ معاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔ خوبیا کے پہلے کہا جاچکا ہے کہ فلسفہ مقاصد ہے اور تعلیم اس کو حاصل کرنے کا ذریعہ۔ فلسفہ اقد ار، اصول اور نظریات پیش کرتا ہے اور تعلیم انہیں علی شکل دیتا ہے۔ کہ محلی مطابق ۔ ''تعلیم نی تک آرام نہیں کر سکتی جب تک فلسفیا نہ سوال کلمل طور پر طن نہیں ہوجائے''۔ حالات نگ سوبق نئے نظریہ پیدا کرتے ہیں اور فلسفہ کے نئے درواز کے کو لیے ہیں۔ حالات نگ سوبق نئے نظریا ہے پیدا کرتے ہیں اور فلسفہ کے نئے درواز کے کو لیے ہیں۔ سمان مقامہ مالی خال ہوا ہے کہ موال کے مہا میں ایک منہ مطال کے ہیں۔ کہ کا پہلے سے طحل ریکار ثابت ، ہوتا ہے اور یہی

"Philosophy formulates what it conceives to be the end of life"- Rusk

تعلیم فلسفہ کوزندہ کرکھتی ہے: فلسفہ میں جینے بھی اصول بنائے جاتے ہیں اور جینے بھی نظریات پیش کئے جاتے ہیں ان سب کا تحفظ تعلیم کرتی ہے اور سارے اصولوں ونظریات کو ایک دوسرے تک منتقل کرتی ہے جس سے وہ زندہ رہتی ہے۔ اگر آج نہم فلسفہ کے جونظریا تی اصولوں کو جان اور سمجھ پار ہے ہیں تو وہ تعلیم سے ہی ممکن ہو پایا ہے۔ تعلیم فلسفہ کو نئے نئے موضوعات سے آشنا کر اتی ہے۔ فلسفے میں پیش کردہ اصول ونظریات پر بحث و مباحدة تعلیم کے ذریعہ ہی ممکن ہوتا ہے اور پھر ان پر بحث و مباحثہ سے نئے نئے موضوع الجر کر سامنے آتے ہیں۔ جس سے نئے نئے علم کے درواز سے کھلتے ہیں۔ نظسفی تعلیم داں بھی ہوتے ہیں: زمانہ قد یم سے حال تک کی تاریخ یو نور کیا جائے تو یہ یہ چاتا ہے کہ دنیا میں جینے بھی عظیم فلسفی ہوتے ہیں وہ بہترین

ر مانہ کدیم سے حال تک کی تارش پر تور لیا جانے تو یہ پند چکتا ہے کہ دنیا یں جسے بلی سے کی ہوتے ہیں وہ بہترین معلم بھی تھے۔جیسے۔سقراط،افلاطون،ارسطو،فروبل،گاندھی،ٹیگوروغیرہ۔ان کے ذریعہ پیش کردہ فلسفہاورکھی گئی کتابیں ہر

**1.4 فلسفداور تعلیم کے مقاصد (Philosophy and Aims of Education)** ہر کام کے پیچے کوئی نہ کوئی مقصد ضرور ہوتا ہے۔ اس طرح تعلیم کا بھی کوئی نہ کوئی مقصد ہے۔ تعلیم کا ہر مقصد زندگی کے مقاصد پر پخصر ہوتا ہے اور زندگی کا مقصد اپنے وقت کے فلسفہ سے متاثر ہوتا ہے۔ اس لیے تعلیم کے مقصد کی تشکیل، زندگ کے مقصد کے مطابق کی جاتی ہے۔ چونکہ زندگی کے مقصد اپنے وقت کے ساتھ ہد لتے رہتے ہیں اس لیے تعلیم کے مقاصد بھی ہد لتے رہتے ہیں کیونکہ زندگی کا جو مقصد ہوتا ہے وہ تی تعلیم کا مقصد کی تعلیم کے مقاصد بھی ہد لتے رہتے ہیں کیونکہ زندگی کا جو مقصد ہوتا ہے وہ تی تعلیم کا مقصد کا تعلیم کے مقاصد کہ تعلیم کے مقاصد بھی ہو لتے رہتے ہیں کیونکہ زندگی کا جو مقصد ہوتا ہے وہ تی تعلیم کا مقصد ہوتا ہے۔ چونکہ زندگی کے مقاصد کا متعلیم کی مقاصد بھی ہو ہے رہتے میں کیونکہ زندگی کا جو مقصد ہوتا ہے وہ تی تعلیم کا مقصد ہوتا ہے۔ چونکہ زندگی کے مقاصد کا متعلین کرتے ہیں اس لیے تعلیم نے مقاصد کو نظریات، زندگی کے مقاصد کو متعین کرتے ہیں۔ اور زندگی کے مقاصد کا متعلیم کے مقاصد کا متعین کرتے ہیں اس ہیں۔ اس لیے جی جی جی زندگی میں تبدیلیاں آتی رہتی ہیں اس طرح تعلیم کے مقاصد میں بھی تبدیلیاں رونما ہوتی رہتی ہیں۔ ساتھ ہد لتے رہے۔ تعلیم کے مقاصد کو جماصد بھی تبدیلیں آتی رہتی ہیں اس طرح تعلیم کے مقاصد میں بھی تبدیلیاں رونما ہوتی رہتی ہیں۔ ماتھ ہد لتے رہے۔

جب قدیم اسپارٹا، روم اور ہندوستان کے تعلیم کے مقاصد کا مطالعہ کرتے ہیں تو بیدد کیصتے ہیں کہ ہر ملک نے اپنی ضرورت کے مطابق علم کے مقاصد طے کئے ۔ اسپارٹا میں لوگوں کو ملک سے محبت ، ہمت اور علم کی تغیل جیسے جذبات کو فروغ دینا تھا تو وہاں دوڑنے ، کھیلنے، لڑنے کی تعلیم وتر تیت دی جاتی تھی ۔ اسی طرح روم کی جبکہ ہم بات کرتے ہیں تو وہاں کے شہری اپنی زندگی میں حقوق و فرائض پرزیادہ زورد بیتے تھے اس لیے نہیں اس طرح کی تعلیم دی جاتی تھی جہاں تک ہندوستان کا سوال ہے قد کیم ہندوستان میں مذہب کا بول بالا تھا۔ زندگی کا مقصد خدا کو پہلی نا۔ کر دارسازی۔ اقدار کا فروغ ۔ ساج کو کے احساس و غیرہ دلا نا تھا۔ اس لیے تعلیم کا تصد خدا کو پہلی نا۔ کر دارسازی۔ اقد ار کا فروغ ۔ سماجی کا سوال ہے نظام بھی اسی کے مطابق تشکیل دیتے گئے اسی مطابق طئے کیا گیا تھا۔ لوگوں کو مذہبی تعلیم زیادہ دی جاتی تھی اس لیے تعلیم نظام بھی اسی کے مطابق تشکیل دیتے گئے تھے۔ گروکل اور بود ہو دیہار میں مذہبی ، اخلاقی اور اقدار کی تعلیم

عہد وسطیٰ آتے آتے زمانے میں کافی تبدیلی آگئی تھی۔اس زمانے میں زندگی کے مقاصد بدل چکے تھے۔اس لحاظ سے زندگی کے فلسفے میں بہت تبدیلی نظر آتی ہے۔اس لیے تعلیم کے مقاصد میں بھی نمایاں تبدیلی دیکھائی دیتی ہے۔اس وقت دنیا میں عیسائی مذہب کا بول بالاتھا۔تعلیم میں مذہب کی شمولیت دیکھائی دیتی ہے۔لہذا اس زمانہ میں تعلیم کا مقصد مذہبی زیادہ دکھائی دیتا ہے۔ جہاں تک ہندوستان کی بات ہے۔ یہاں بیدور سلم حکمرانوں کا دور تھا۔ اس لیےا سے مسلم دور کے نام سے بھی جانا جاتا ہے۔ قدیم ہند کی طرح یہاں بھی مذہبی فلسفہ تعلیم کا اہم مقصدتھا۔ تعلیم کے ذریعہ اسلام کی تبلیغ ، کردار سازی ، اقدار کا فروغ وغیرہ اہم مقاصدر ہے۔ مکتب ومدرسوں میں مذہبی تعلیم پرزوردیا جاتا تھا۔ طلبا کی کردار سازی اور اقدار کا فروغ تعلیم کا اہم مقصد تھا۔

اس مهد میں کافی تغیر دکھائی دیتا ہے۔لوگوں کے رہن سہن کے طریقے ، سوچن سیجھنے کا نظرید وغیرہ میں کافی تبدیلی نظر آتی ہے۔لہذا تعلیم کے میدان میں بھی تبدیلی نظر آتی ہے۔ چونکہ زندگی کے فلسفہ میں کافی تبدیلی آئی ہے اس لیے تعلیم میں بھی کافی تبدیلی دیکھنے کو ملتی ہے۔لوک (Locke) اور روسو (Rousseau) جیسے فلسفیوں نے قدیم نظریات کی مخالفت کی اور پرانے روایتی تعلیمی نظام پر شخت تفید کی۔ اس بات پر زور دیا کہ بچوں کی بنیا دی صلاحیتوں کو آزادانہ طور پر فروغ پانے دیا جائے۔اسی سے تعلیمی نظام پر خت تفید کی۔ اس بات پر زور دیا کہ بچوں کی بنیا دی صلاحیتوں کو آزادانہ طور پر فروغ پانے دیا ہوائے راسی سے تعلیمی نظام پر خت تفید کی۔ اس بات پر زور دیا کہ بچوں کی بنیا دی صلاحیتوں کو آزادانہ طور پر فروغ پانے دیا اور پر انے روایتی تعلیمی نظام پر خت تفید کی۔ اس بات پر زور دیا کہ بچوں کی بنیا دی صلاحیتوں کو آزادانہ طور پر فروغ پانے دیا اور پر انے روایتی تعلیمی نظام پر خت تفید کی۔ اس بات پر زور دیا کہ بچوں کی بنیا دی صلاحیتوں کو آزادانہ طور پر فروغ پانے دیا جائے۔اسی سے تعلیمی نظام پر خت تفید کی۔ اس بات پر زور دیا کہ بخوں کی بنیا دی صلاحیتوں کو آزادانہ طور پر فروغ پانے دیا تعلیم کار میں نظام پر خت تفید کی۔ اس بات پر زور دیا کہ بھتا گیا تعلیم طالب مرکوز ہوتی گئی۔ آگے چل کر پر ٹالوز کی (Pestalozzi) نے تعلیم کا مقصد بچوں کی شخصیت کا فروغ بتایا اور ہر بارٹ (Herbert Spencer) نظرور کی بتا یا دیا ہے کا کہ کی مقد میں کا مقصد طلباء کی کردار ساز کی بتا یا۔

پہلی اور دوسری عالمی جنگ کے بعد دنیا میں سیاسی ، معاشی وسماجی طور پر کافی تبدیلییاں نظر آتی ہیں محتف مما لک خاص طور پرتر قی یا فتہ ملکوں نے الگ الگ نظریہ کو اپنایا۔ امریکہ نے جہاں جمہوریت کو فروغ دیا، وہیں روس اور چین نے مار سزم کو فروغ دیا۔ اس طرح محتف ملکوں نے اپنی اپنی ضرورت کے مطابق مختلف فلسفیانہ نظریات اپنائے اور اس کے پیش نظر تعلیم کے مقاصد کا نعین کیا تا کہ وہ اپنے اپنے نظریات کو فروغ دیے سکیں۔ ہندوستان 1947ء میں انگریزوں سے آزادی حاصل کرنے کے بعد یہاں ساج وادی اور جمہوری نظر یہ کو اپنایا گیا جس کا مقصد ایک اچھا شہری بنانا اور ملک کو ترق کی راہ پر گا مزن کرنا

1.4.1 فلسفهاور نصاب:

نصاب کامتعین کرنااس بات پر پنحصر کرتا ہے کہ نصاب بنانے والے سنظریہ یا فلسفہ کے ماننے والے یا پیرو کار ہیں۔ کسی بھی ملک کے نصاب پراس ملک میں رہنے والے لوگوں اور حکومت کے نظریات ان کے مقاصد اور روایت کی چھاپ نظر آتی ہے۔ کیوں کہ ملک کی ضرورت اور ترقی کے مطابق ہی کوئی بھی ملک نصاب تیار کرتا ہے۔ نصاب لوگوں کے نظریہ میں وسعت اور تبدیلی پیدا کرتا ہے۔ کسی بھی ملک کے نصاب میں وہاں رائج نظریے کے مطابق ہی مضمون ہوتے ہیں۔ 1.4.2 فلسفہ اور طریقہ تد رایس: فلسفداور طریقة تدریس کے نتی بہت ہی گہرار شتہ ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وقت بوقت بدلتے ہو یے فلسفی نظریے کے مطابق طریقے تدریس میں بھی تبدیلی ہوتے رہتی ہے۔کوئی ملک یا ساج اپنے مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے جو بھی طریقہ تدریس عمل میں لاتا ہے اس پر فلسفہ کا اثر صاف دکھائی دیتا ہے۔جس طرح فلسفیا نہ ما حول میں درس و تدریس کا کا مانجام دیا جاتا ہے اس فلسفیانہ نظریہ کا اثر طریقہ تدریس پر پڑتا ہے۔ اگر فلسفہ فطریت کے تحت درس و تدریس پر کا کا مانجام دیا نصاب سے زیادہ طالبعلم پر زور دیا جاتا ہے۔ اس طلباء مرکوز طریقہ تدریس کو تمل ہیں لایا جاتا ہے۔ اس طرح فلسفی نہ م فلسفوں میں بھی دیکھنے کو ماتا ہے۔ جس فلس ہے یہ ان طلباء مرکوز طریقہ تدریس کو تمل میں اور کیا جاتے تو یہ اں دیتا ہے۔ دیتا ہے۔

نظم وضبط پرفلسفه کا گہرااثر ہوتا ہے۔ تعلیمی ماحول میں نظم وضبط سخت ہونا چا ہے یا لچکداریا پھر آ زادانہ ماحول میں تعلیمی خدمات انجام دینا چا ہے بیاس بات پر *نخصر کر*تا ہے کہ ہم کس فلسفیانہ نظر بیہ کے تحت تعلیمی خدمات کوانجام دےرہے ہیں۔مثال کے طور پرفلسفہ تصوریت نظم وضبط پر زیادہ زور دیتا ہے وہیں فلسفہ فطریت نظم وضبط سے آ زادی کی بات کرتا ہے۔

میں نظم و Adams نے اپنی کتاب Modern Development in Educational Practice میں نظم و صبط کی تین شکلیں بتائی ہے۔

> (1) تكرارى نظم وصبط Repressionistic Discipline (1) (2) تاثرى نظم وصبط Impressionistic Discipline (2) تاثرى نظم وصبط Emancipationistic Discipline (3)

(1) تکراری نظم وضبط Repressionistic Discipline اس نظریہ بے تحت آزادی پر سخت پابندی کی بات کہی گئی ہے۔اس میں طلباء کو سی طرح کی آزادی نہیں دی جاتی بلکہ ان کو طاقت کے ساتھ شختی سے قابو میں کیا جاتا ہے۔اس میں طلباء کے اندر ڈراور خوف پیدا کیا جاتا ہے۔انہیں مارا جاتا ہے۔جسمانی تکلیفیں دی جاتی ہیں۔ان پر ہمیشہ کڑی نگرانی رکھی جاتی یعنی ہر طرح کی آزادی سے دہ محروم رہتے ہیں۔

(2) تاثر ی نظم وضبط Impressionistic Discipline: یہ تصوریت سے متاثر ہےات کے ماننے والوں کا اعتماد ہے کہ طلباء پر معلم کی شخصیت کا گہرااثر پڑتا ہے۔اس لئے بیہ مثالی معلم کی وکالت کرتا ہے تا کہ علم کی مثالی زندگی اور شخصیت کے زیر

(3) آزادی نظم وضبط Emancipationistic Discipline : اس پر فطریت کا گہرااثر دکھائی دیتا ہے۔ بیطلباء کے مکمل آزادی کی بات کرتا ہے۔ ان کا ماننا ہے کہ اگر طلباء کو آزادانہ ماحول فراہم کیا جائے اس سے ان کی شخصیت کا فروغ آزادانہ اور فطریت کے طریقے سے ہوگا۔ ڈریا خوف سے طلباء کے ذہن پر برااثر پڑتا ہے جس سے ان کی شخصیت کا فروغ فطری طور سے نہیں ہو پا تااس لیے انہیں آزادانہ ماحول دیا جائے تا کہ فطری ماحول میں اپنی شخصیت کوفروغ کر پائے۔ 1.4.4 فلسفہ اور درسی کتاب

تعلیم کے مقاصد کو حاصل کرنے میں درسی کتابیں اہم رول ادا کرتی ہیں۔ سی بھی ملک میں درسی کتاب میں ایسے مضامین کو شامل کیا جاتا ہے جواس ملک وسماج کے مقاصد کو حاصل کرنے مدد گارہوں۔ اور جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ سی بھی ملک کے مقاصد د نظریہ کو فلسفہ متاثر کرتا ہے۔ اس لیے فلسفہ کا اثر درسی کتاب پر بھی پڑتا ہے۔ 1.4.5 فلسفہ اور معلم:

د نیا بے مختلف فلسفیوں نے کا ئنات کے بارے میں مختلف نظریات پیش کیے ہیں اورانہیں نظریات پرانسانی زندگی کے مقاصد کانعین کیا ہے۔ فلسفہ انہیں نظریات کی وضاحت کرنے اور تعلیم انہیں عملی شکل دینے میں مدد کرتی ہے۔ دنیا کے مختلف

فلسفيوں نے اپنے اپنے فلسفیانہ نظریات کے مطابق انسانی زندگی کے مقاصد کو طے کیا ہے اور جیسا کہ ہم جانتے ہیں تعلیم زندگی کے مقاصد کی حصولیایی کرتی ہے۔ جب فلسفیانہ نظریات کی بنیاد پر مقاصدا لگ الگ ہوں گے تو خاہرتی بات ہے ان مقاصد کی حصولیایی کے لیے تعلیمی نظام بھی الگ الگ ہوں گے۔ یہی تعلیمی نظام فلسفہ تعلیم کو دجود بخشا ہے اورا سے ایک الگ شاخ کے طور یر عمل میں لاتا ہے۔جب جب ماہرینِ تعلیم تعلیم کے مسائل میں الجھ کراس کاحل تلاش کرتے ہیں تو فلسفہ علیم انہیں مدد کرتا ہے اورراہ دکھاتے۔جس کے نتیجہ میں فلسفہ تعلیم کا فروغ اورنشو دنما ہوتا ہے۔اس طرح یہ بات ظاہر ہوجاتی ہے کہ فلسفہ علیم ایک ایسا شعبہ پاشاخ ہے جہاں فلسفی اور ماہرتعلیم مل کر کام کرتے ہیں اوراسے فروغ بخشتے ہیں۔فلسفہ تعلیم میں تعلیم کے متعلق مسائل کو فلسفيانه نظريداور فلسفيانه طريقه كاريحل كرني كاعمل شامل ہے۔ تعليم کے متعلق کئی مسائل ہو سکتے ہیں جیسے تعليم کا مقصد کیا ہے؟ تعلیم اور ساج میں کیارشتہ ہے؟ تعلیمی عمل میں اسکول کا کیا مقام ہے؟ تعلیمی مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے کون کون سے طریقے اپنائے جانتیں وغیرہ۔ان سوالوں کے جواب کے لیے فلسفہ تعلیم میں فلسفیا نہ طریقے اپنائے جاتے ہیں اوران کاحل نکالا جاتا ہےاوران مسائل کے لیے تجزیاتی (Analysis)اور ترکیبی (Synthesis) نظریہ اختیار کیا جاتا ہے۔ ساتھ ہی استقرائی (Inductive) واشخراجی (Deductive) طریقوں کا بھی استعال کیا جاتا ہے۔مگر فلسفہ علیم کا اخذ کردہ · نتیجہ حرفِ آخر ہو بیہ کو بی ضروری نہیں ہے۔ ہرایک ملک میں موجود ہ حالات اور وقت کی نز اکت کی روشنی میں فلسفی تعلیمی مسائل پر غور وخوص کرتے ہیں اور مسائل کاحل تلاش کرتے ہیں۔ بدلتے زمانے کے حالات وضرورت کے مطابق ان میں تبدیلی بھی پیدا ہوتی رہتی ہے۔ 1.5.2 تعليمي فلسفير :

L.K.Joad نے تعلیمی فلسفہ کے بارے میں بتاتے ہوئے لکھا ہے کہ تعلیمی فلسفہ تعلیم کے '' کیا'' اور'' کیوں'' پہلوؤں کا تعین کرنے کی کوشش کرتا ہے۔اس پس منظر میں اگر دیکھا جائے تو تعلیمی فلسفہ تعلیم کی شکل میں ایک ایسے مل کا تعارف کرتا ہے جس کی پیروی کی جانی چا ہے تعلیم کو پیچھنے کے لیے تعلیمی فلسفہ میں دوطرح کے نظریات پیش کئے جاتے ہیں۔ (1) تعلیم بے مومی نظریہ:

اس میں اس بات پر بحث ہوتی ہے کہ تعلیم کو کیا کرنا چاہیے۔سماج میں اس کا کیا رول ہے؟ سماجی مسائل کوحل کرنے میں تعلیم کا کیا رول ہونا چاہیے؟ (2) خصوصی نظر بیہ:

اس میں اس بات پر بحث کی جاتی ہے کہ تعلیم کے مقاصد کو حاصل کرنے میں تعلیمی عمل کو کس طرح استعمال کیا جائے۔ تعلیمی فلسفہ میں طلباء:

اس میں تعلیم کس کودی جانی چاہیے؟ کیا تعلیم سب کے لیے ہونی چاہیے؟ اگر ہاں تو کیوں؟ کیا تعلیم انہیں افراد کودی جانی چاہیے جنہیں سماج اس کے لائق سمجھتا ہے؟ تعلیمی فلسفہ ان سوالوں کا جواب دیتا ہے اور فلسفی ان سوالوں کا تجزیر کر کے اپنے خیالات کو پیش کرتا ہے اوران ہی بنیا دوں پر طلباء کے تصور کو قائم کیا جاتا ہے۔ تعلیمی فلسفہ میں معلم:

تعلیمی فلسفہ میں مثالی معلم کی بات کی جاتی ہے۔ یعنی معلم کے اندر،صلاحیت،مہارت،اخلاقی اقدار دغیر ہ کا ہونالاز می قرار دیاجا تاہے۔معلم اورطلباء کے آپسی تعلقات ۔معلم کی ذمہ داریوں اوران کے پورا کرنے کے طریقوں کو بتایا جا تاہے۔ **تعلیمی فلسفہ میں مواد**:

تعلیمی فلسفہاس بات پر روشنی ڈالتا ہے کہ سی طرح کامضمون پڑھایا جانا چا ہیےانس کا مواد کیا ہونا چا ہیےتا کہ بچوں کی صلاحیتوں ،مہارتوں اوراقد اروں کا فروغ مل سکے۔ **تعلیمی فلسفہ میں درس وتد ری**س:

یہ درس و تدریس کے طریقہ کا تعین کرتا ہے تا کہ طلباء کوضحیح طور پرعلم فراہم کیا جا سکے۔اس میں تدریسی طریقہ اور تدریسی تکنیک کا مطالعہ کیا جاتا ہے بچوں میں صلاحیتوں ،مہارتوں اوراقد اروں کا فروغ ضحیح طور پر ہوجائے۔

تعلیمی فلسفہ میں نظم وضبط: اس میں نظم وضبط پر بات کی جاتی ہے کہ کسی طرح طلباء میں نظم وضبط قائم کیا جاسکتا ہے اس کے طریقے کون کون سے ہو سکتے ہیں اس کی وضاحت بھی کی جاسکتی ہے۔ اواروں کی منصوبہ بندی : تعلیمی فلسفہ میں انعام وسزا کیا ہے۔ اس کو کس حد تک پورا کرنے میں مدد کر سکتی ہے۔ تعلیم میں آزادی: تعلیم میں آزادی:

تعلیم میں آ زادی کا مطلب کیا ہے بیاس تصورِ آ زادی کوتعلیم میں س طرح رویۂ مل لایا جانا چاہئے۔اس کی نوعیت کیا

| ہونی چاہیے دغیرہ کا مطالعہ کرتا ہے۔                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تغلیمی فلسفہ مختلف تعلیمی نظریوں کے ذریعہ ان سوالوں کا جواب دیتا ہے۔ تعلیم کے مختلف مسائل کا تجزیاتی نظر بیہ کا |
| استعال کر کے تعلیم کے اصول کی تشکیل کرتا ہے جو علیمی عمل کوسمت عطا کرتا ہے۔                                     |
| تغلیمی فلسفه کی نوعیت :                                                                                         |

تعلیمی فلسفہ اور فلسفہ تعلیم میں پہلا سائنسی اور دوسرا فلسفیانہ ہے۔ بہت سے فلسفی اس فرق کو بھول کر فلسفہ تعلیم کوتعلیمی فلسفہ کے اصول مان لیتے ہیں۔فلسفہ تعلیم کی نوعیت ، فلسفیانہ ہے اس فلسفیانہ نوعیت کو سمجھنے کے لیے،فلسفیانہ مسائل،فلسفیانہ نظر بیا ورفلسفیانہ طریقہ کو جاننا ضروری ہے۔Brubacher نے تعلیمی فلسفہ کے تین افعال بتایا۔

تخميني نوعيت (Speculative Nature):

فلسفة تعلیم، عالمی فلسفه میں انسان کا مقام تعین کرتا ہے۔تعلیم کے دائر ے میں مختلف علوم کے مسائل ونتائج کو منظم کر کے اس طرح پیش کرتا ہے تا کہ بیہ پیۃ چل سکے کہ دنیا میں انسان کی حیثیت کیا ہے؟

معیاری نوعیت (Normative Nature): تعلیمی عمل کے مقاصد، معیارات کو متعین کرتے ہیں۔فلسفہ میں حقائق اور اقد ارکامیل کیا جاتا ہے۔ جہاں حقائق کاعلم مختلف سائنسوں سے ملتا ہے۔ وہاں اقد ارفلسفہ کے دائرہ میں آتے ہیں۔اس طرح تعلیم میں کون کون سے اقد ارکو حاصل کیا جائے گا اس کا جواب فلسفہ تعلیم دیتا ہے۔Normative کے طور پر مختلف نظریات رائج ہیں۔

- (i) تعلیمی فلسفہ بعلیمی مثق کی پیروی کرتا ہے۔ بچے کوتعلیم دینے کے کمل میں ہم جو پچھ کرتے ہیں اس کا اصولی بنیاد تعلیمی فلسفہ دیتا ہے۔اوراس کا ضرورت کو بتا تا ہے۔
- (ii) تعلیمی فلسفہ تعلیم عمل کوسمت دیتا ہے۔ درس وند ریس کے درمیان معلم کے سامنے کی طرح کے موضوعات سامنے آتے ہیں اور یہی موضوعات تعلیم عمل کوسمت عطا کرتے ہیں۔

(iii) تعلیمی فلسفہ کے دوسرے دائرے: اس میں تاریخ، ادب و ثقافت وغیرہ آتے ہیں۔ چونکہ فلسفہ سماج کے مقاصد اور اقد ارکو تعین کرتا ہے۔اس لیے دوسرے علاقوں یا صوبوں سے بھی حقائق کو اخذ کرتا ہے اور پھر اس کا تنقیدی تجزیر کر کے اقد ارو مقاصد کو طے کرتا ہے۔

(iv) تنقیدی عمل بنعلیمی فلسفہ کے تنقیدی عمل میں تعلیم کے سبھی جھے،مضمون، نصاب،طریقہ تد ریس بنعلیمی نظام وغیرہ کا تختی کے ساتھ تنقیدی تجزید کیا جاتا ہے۔تعلیم سے متعلق نظریوں اور اصولوں کا بھی تنقیدی تجزید کیا جاتا ہے۔اس لیے اسے سائنسوں کی سائنس کہا جاتا ہے۔ یہ بھی کا تجزید کرنتائج اخذ کرتا ہے۔اس میں تصور اور حاکمیت کے تجریوں کا تفصیل سے بیان کیا جاتا

| فرہنگ(Glossary)                         |              |
|-----------------------------------------|--------------|
| علم جاننے والا عقلمند                   | دانشور       |
| چھیلا ہوا                               | وسيع         |
| راسته،رخ                                | سمت          |
| رو بروکرا نا                            | روشناس کرانا |
| سچائى                                   | صداقت        |
| برتاؤ                                   | طرزعمل       |
| اخلاق كاعلم                             | اخلا قيات    |
| مثال <u>سے</u> اصول کی <i>طر</i> ف جانا | استقرائي     |
| اصول ہے مثال کے طرف جانا                | اشخراجى      |
| جمال کی جمع ،خوبصور تی                  | جماليات      |
| قبر                                     | گور          |

خلاصه *ایادر کھنے کے ذکات* (Let Us Sum Up/ Points to Remember) فلسفه ایک وسیع مضمون ہے۔ جس کے بغیر دنیا اورزندگی کے حقائق کی معلومات حاصل کرنا مشکل ہے۔ بیزندگی کو مقاصد فراہم کرتا ہے۔ اور کا ئنات اورزندگی کے وجود کا تجزبیہ پیش کرتا ہے انہیں حقائق اور مقاصد کو سیح خضا ور اس پڑمل کرنے کا شعور عطا کرتا ہے۔ فلسفہ کے بغیر زندگی کا کوئی وجود نہیں اور اس وجود کو سیح خضا میں تعلیم ہماری مدد کرتی ہے۔ ایک معلم کو فلسفہ کا علم ہونا ضروری ہے تبھی وہ کا ئنات اورزندگی کے مقاصد کو طلباء کے سامنے پیش کر سکتا ہے۔ طلبا کو زندگی کے اصول اور سلیقہ سطحا سکتا فروری ہے تبھی وہ کا ئنات اورزندگی کے مقاصد کو طلباء کے سامنے پیش کر سکتا ہے۔ طلبا کو زندگی کے اصول اور سلیقہ سطحا سکتا اور رہی ہے زندگی میں اخلا قیات واقد ار کا فروغ بغیر فلسفہ کے ممکن نہیں ، اور ان سب کی بنیاد فلسفہ ہے۔ تعلیم ہمیں اپنی اخلا قیات و اقد ار کی اہمیت وافادیت پر روشنی ڈالتی ہے اور ان کے اصول تشکیل دیتی ہے۔ فلسفہ وقلسفہ ہو ندگی میں کا فی اہم رول

Ross\_4

سفارش کردہ کتابیں: (Suggested Books) ۱۔ سکشاادر شن۔رام ناتھ شرما،را جندر کمار شرما۔ ۲۔ اکجرتے ہوئے ہندوستانی سماح میں تعلیم ۔سماجد جمال،عبدالرحیم ۔ ۳۔ سکشا کے دار شنک ایوم سماح شاستر بیسد ھانت ۔ این آرسور وپ سکسینہ۔ ۹۔ اودیامان بھارت پیسماح میں شکشا۔ڈ اکٹر ج۔ ایس ۔ والیہ، جو دھپور ۵۔ شکشا کی دار شنک پر شٹھ کھومی ۔ ڈ اکٹر کشمی لال کے۔اوڑ، جے پور

اکائی۔۲۔ ہندوستان میں تعلیم: تاریخی تناظر

(Indian Education: Historical Prospective)

اکائی کی ساخت(Structure)

تعارف (Introduction)

مقاصد (Objectives)

2.1 دور قدیم میں تعلیم (ویدک اور بڈھسٹ تعلیم)

Education During Ancient Period (Vedic & Buddhist Education)

2.2 عہدوسطی میں تعلیم (بشمول اسلامی تعلیم)

Education dering Medieval (Including Islamic Education)

2.3 دورجد يدمين تعليم (قبل آزادى اورآزادى كے بعد)

Education during Modern Period (Pre-Independent & Post- Independent Era)

1

2.4 مُعَمر ين تعليم (Rabindra Nath Tegore) دابندرناته مُيگور (Rabindra Nath Tegore) 2.4.1 (Sri Arobindo Ghosh) 2.4.2 (Mohandas Karamchand gandhi) (Mohandas Karamchand gandhi) 2.4.3 (Allama Iqbal) د موامن داس کر محیند گاندهی (Allama Iqbal) 2.4.4 (Sir Sayyed Ahmad Khan) 2.4.5 (Maulana Abul kalam Azad) 2.4.6 (Maulana Abul kalam Azad) 2.4.6 فرجنگ ی دولانا ابولکلام آزاد (Let Us Sum Up/ Points to Remember فرجنگ اکانی کے اختیا مکی سرگر میاں اکانی کے اختیا مکی سرگر میاں (Suggested Books) (Suggested Books)

تعارف: دنیا کی قدیم ترین تهذیبوں میں ہندوستانی تهذیب کا اپناایک سفرومقام ہے۔زمانہ قدیم سے ہندوستانی نظام تعلیم ساریی دنیا کی توجہ کا مرکز کررہا ہے۔ یہاں کی قدیم درس گاہیں اور جامعات اپنے آلہ معیار اور تہذیب کی بنیاد ہراعلیٰ معیارات پرا اتر تی تھی۔

اس اکانی میں ہم دکھیں گے کی س طرح ھاراتعلیمی نظام عہد بہ عہد مختلف تبدیلیوں سے گزرنہ ہوا ۔ بل آخرد نیا کی سب سے بڑی جمہوریت کے متحکم تعلیمی نظام کی شکل اختیار کرتا گیا ۔ عہد قد یم سے وجدید کے عہد اور بدھ عہد کے تعلیمی نظام کی امتیاز کی خصوصیات کے ساتھ ساتھ اس اکانی میں آپ عہد و سطا کے تعلیمی نظام کا جائزہ لیتے ہوئے دور جدید میں ماقبل آذادی اور بعد آزادی غرض ہر دور میں تعلیم کا مطالعہ کریں گے۔ اور پائیں گے کہ ہر دور کے تعلیمی نظام کی اپنی نمایاں خصوصیات ہیں اور زمانہ ماضی میں مذہبی تعلیم کر دور میں تعلیم کا مطالعہ کریں گے۔ اور پائیں گے کہ ہر دور کے تعلیم نظام کی اپنی نمایاں خصوصیات ہیں اور زمانہ ماضی میں مذہبی تعلیم کر دور میں تعلیم کا مطالعہ کریں گے۔ اور پائیں گے کہ ہر دور کے تعلیم نظام کی اپنی نمایاں خصوصیات ہیں اور زمانہ ماضی میں مذہبی تعلیم کر دور دینے کے باوجوداس دفت کے عصری مقاضوں کو بھی بھی کمل طور پر نظر انداز ہیں کیا گیا تھا۔ یہی صورت حال عہد و سطا میں بھی جاری رہی ۔ البتہ برطانو می دور میں مذہبی اور اخلاقی تعلیم کو کمل طور پر نظر انداز کرنے کا رجہان سامنے آیا اور آزادی کے بعد بھی سیکو لیرزم کے نام پر میں جاری ہے۔

- 🗠 مستقبل میں تعلیمی ترقی کامنصوبہ تیار کر سکیں۔
- (5) چندہ مفکرین کے اصولوں کے مطابق طریقہ، تد ریسی نظم وضبط ، معلم کے کردار، نصاب پر طلبا بحث کر سکیں گے اور اس کا اطلاق کرنے کے اہل ہو نگے ۔

## 2.1 دور قديم مي تعليم (ويدك اور بد هس تعليم)

Education During Ancient Period (Vedic & Buddhist Education)

ہندوستان کی تاریخ تقریباً 5000 سال کے عہد پر محیط ہے۔اس کی قدامت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ یہ ویدوں کے عہد سے شروع ہوکراب تک ارتقاء پذیر ہے۔قدیم ہندوستان میں تاریخ کوتمدن سے الگ کرنا نہایت مشکل امر ہے۔اس لیے عہد قدیم کے تعلیمی نظام کوتمدن سے الگ نہیں کر سکتے۔وید ہندوستان کی قدیم ترین اور مقدس کتاب ہے جس سے اس زمانے کی معاشی، معاشرتی، مذہبی اور روحانی زندگی کے ساتھ ساتھا اس زمانے کے تعلیمی نظام کا بھی پنہ چاتا ہے۔دور

لتعلیمی اہداف:-ہرعہد میں تعلیم کا سب سے اہم مصد بہتر انسان پیدا کرنا ہے تا کہ وہ اپنے معاشرے کے ساتھ ساتھ خدا کی بتائی ہوئی ہر چیز کا بہتر استعال اور تحفظ کرے۔ویدک دور میں بھی تعلیم کا یہی اہم مقصد رہا تھا۔ جہاں تعلیم کے ذریعے انسان کو شعوری اور الشعوری طور پر نیک عادات اور اعلیٰ قدروں سے روشناس کرایا جاتا تھا۔ خدا کی پہچان اس تک پہنچنے کے ذرائع ، نیکی یعنی (پورن) کو تصور کیا جاتا تھا اور اس کے لیے علم اور تجربے کے ذریعے روحانیت کا فروغ انسانی خواہ شات پر کنٹر ول اور اعلیٰ کر دار کی تر وی تحقی ہوں کیا جاتا تھا اور اس کے لیے علم اور تجرب کے ذریعے روحانیت کا فروغ انسانی خواہ شات پر کنٹر ول اور اعلیٰ کر دار کی تر وی تحقی ہوں اس نے میں سماج کے ذریعے اور مذہب کے ذریعے طے کیے گئے فرائض کی انجام دہی بھی تعلیم حاصل کرنے طراح اتھا۔ یہی وجہ ہے کہ آج بھی جب ہم ویدوں کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان سے مذکورہ خو بیاں اجا کر ہوتی ہیں۔



ویدک دور میں تعلیم دوسطحوں پے فراہم کی جاتی تھی۔ ابتدائی سطح اور اعلیٰ سطح، ابتدائی سطح پرزبان واس کا قواعد، عام ریاضی، سوش Behavior اور مذہبی امور کی ابتدائی تعلیم دی جاتی تھی۔ ان کا ایک بڑا ذریعدا خلاقی وروحانی کہنیاں ہوتی تھیں۔ عام طور سے سنسکرت زبان کو ذریعی تعلیم کا مہور مانا جاتا تھا۔ جن طلبا کو اسا تذہ یعنی گرو( اچارید ) اس لائق سمجھ لیتا کے اس نے ابتدائی تعلیم کی درسیات کلمل کر لیے ہیں تو انہیں اعلیٰ تعلیم میں داخل کرنے کی سفارش کردیتا۔ اعلیٰ تعلیم میں پچھ خصوصی تعلیمی مقاصد ک شکتیل کی جاتی تھی کر لیے ہیں تو انہیں اعلیٰ تعلیم میں داخل کرنے کی سفارش کردیتا۔ اعلیٰ تعلیم میں پچھ خصوصی تعلیمی مقاصد ک شکتیل کی جاتی تھی۔ ان مقاصد کودوز مروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلا سکرت زبان وادب کی تعلیم اور اس کے قواعد جو مذہبی تعلیم اور اقد اری تعلیم کے لیے ضروری سمجھا جاتا تھا۔ دوسر ے علوم میں ویدک لٹریچ ، علوم نجوم ، علم فلکیات ، آیور وید، ریاضی ، فو جی تربیت سے متعلق علوم ، مولی پڑوری نے زراعت ، آرٹ اینڈ کر افٹ اور جسمانی صحت سے متعلق نصابات شامل ہوتے تھے۔ ابتدائی اور اعلیٰ دونوں سطحوں کے نصاب میں انتشار وفضل طور سے ویدوں کی تاریخ گر نشتہ تاریخی واقعات ، اکابرین مذا ہب کی توارخ ، ہرانوں پر مباحث ، اعلیٰ تعلیم کے نصاب میں انتشار وفضل طور سے وید کے گر نشتہ تاریخی واقعات ، اکابرین مذا ہب کی توارخ ، ہرانوں پر مباحث ، اعلیٰ تعلیم کے نصاب میں شامل ہوتے تھے۔ وید کے مہدیں من جملہ جن مضا میں کو نصاب میں شامل

تعلیم نسواں (Women Education):-پورے ویدک عہد میں لڑ کیوں کی تعلیم کا ثبوت ملتا ہے لیکن لڑ کیوں/عورتوں کو گوروکل میں شامل ہونے کی اجازت نہیں تھی۔ان کی تعلیم کا انتظام گھر پر کیا جاتا تھا۔ ان کی تعلیم وتر بیت امور خانہ داری اور گھر ملیوا نتظام کے علاوہ بچوں کی پرورش و پر داخت کے متعلق ہوتا تھا۔لیکن ویدک ادب میں چندایسی خواتین کا نام لیا جاتا ہے جنہوں نے ویدوں پر تبصرے کیے ہیں ان میں Mudra، Lopa، Romza، Ghosa، Lipala، Zoha کا نام تھا۔ میں یا تا ہے۔

طريقة تدريس:-

آپ جان چکے ہیں کہ ویدک دور کی تعلیم کا ہم مقصد مذاہب کے امور کی تکمیل اور روحانیت کا فروغ تھا۔طریقۂ تعلیم میں اسی نقطۂ نظر سے اساتذ ہ طلبا کو تعلیم وتربیت فراہم کرتے تھے۔ بیجھی جان چکے ہیں کہ تعلیمی نظام اس پورے دور میں تقریباً '' گور دکل'' کا تھاجہاں والدین اپنے بچوں کوا یک مخصوص عمر کے بعد'' گرو'' کے پاس'' ویدیا گر ہیں'' کرنے کے لیے چھوڑ آتے

تھے۔ آپ بیبھی جان چکے ہیں کہ گروکولوں میں اپنااور گروکا غذا کی مراضمی اور روزانہ کے اخراجات کے لیے''شیشہ'' کو بھکشا کے لیے گردکول کے باہراپنے معاشرے میں جانا پڑتا تھا۔طلبا دوران تعلیم بیشتر عمراپنے ہم جماعت ادر گردؤں کے ساتھ رہتا تھا۔خاندان سے اس کا رشتہ اس پورے عمر میں کم ہی ہوتا تھا۔ اس کا پورا وقت تعلیم وتربیت میں گزرتا تھا۔ ویدک نظام تعلیم میں معلم مرکوز (Teacher Centred) ایجویشن کی اہمیت مسلمتھی۔ چنانچہ نصاب کانعین، درجہ کانعین، نظام الاوقات کانعین اور طالب علم کے آرام کے وقفے کاتعین کرنا، گروکی ذمہ داری تھی۔ چنانچہ طالب علم کی ایام کاراور کام کے اوقات نصابات کی شروعات می ہی طے کر لی جاتی تھی جس میں بھیکشا گرہن کرنے کا وقت بھی شامل ہوتا تھا۔معلم کوساج میں روحانی پیشوا کا مقام حاصل تھا۔اس لیے ساجی ومذہبی امور کی انجام دہی کے لیے جب گروکہیں جا تاتھا تواپنے ساتھا پنے طلبا کوبھی لے جاتا تھا تا کہ ان امور کی تربیت کی جاسکے۔معلم اپنے طلبا کی شخصیت کے فروغ کے لیے کئی مہارتوں کی تربیت کرتا تھا۔مثلاً جیوش ویدیا، بودھ، پوگ، آپورویدوید با(علاج ومعالجہ) سے متعلق تربیت وغیرہ کی تربیت ان کے طریقے تدریس میں شامل ہوتا تھا۔ آپ بیجان چکے ہیں کہ تعلیمی اداروں کی دوسطحیں ابتدائی اوراعلیٰ ہوتی تھی۔ابتدائی تعلیم میں زبان اور مذہبی تعلیم پرزیادہ زوردیاجا تا تھا۔زبان کے معاملہ میں منفر دطریقہ تد ریس خاص طور سے سسکرت زبان کی مختلف مہارتوں کے فروغ کے لیے دیگر طریقوں کے علاوہ یا دداشت کا طریقہ، اسٹوری ٹیلنگ کا طریقہ اورنقل نویسی کا طریقہ زیادہ تر اپنایا جاتا تھا۔ جبکہ اعلیٰ تعلیمی اداروں میں زبان کی اعلیٰ مہارتوں، مذہبی امور، جیتی ودیا، پھرانوں کا مطالعہ، تاریخ کےعلاوہ زراعت، سیہ گیری، آیوروید، ہست ریکھا ویداورفلسفہ واقد ارکی تعلیم ،نصابات میں شامل تھے۔کٹی بڑے گوروکولوں میں راجنی تی شاشتر ،ارتھ شاشتر اوراد چ آيورويد کې تعليم وترببت بھی شامل تھی۔

متعلم ومعلم ربط (Pupil Teacher Relationship) ویدک عہد میں برہمن، چھتر بیاور ویشہ طبقے کے بچے آٹھ، گیارہ اور بارہ سال کی عمر میں گروکول میں داخل کیے جاتے تھے۔داخلے کے بعد ٹیچیران کے ہمہ جہت ترقی کی سروگا نگ وکاس کے لیےوہ سارے اقدامات کرتا تھا جوطالب علم کی مستقبل کو روشن کرے۔اس عہد میں تعلیم کی ابتداءادھین سے ہوتی تھی جس کا مطلب ہے قریب آنا، نز دیک آنا یعنی شیشہ گروکا قرب حاصل

کرنااس نظام تعلیم اور متعلم اور معلم ربط کی سب سے اہم بات تھی۔استاد کی خدمات کر ناتعلیم کا اہم حصبہ تجھا جاتا تھا۔گرو کی ذاتی ضرورتوں کا خیال رکھنا طالب علم کی ذمہ داری تھی۔ جیسے اس کے لیے پانی کا انتظام ،مسواک کا انتظام ،نہانے کا اور کپڑے دھونے کا انتظام کے ساتھ ساتھ کھانا تیار کرنے کا کام بھی اکثر طلبا کی ذمہ داری تمجھی جاتی تھی۔اس زمانے میں استاد

للم مصبط (Discipline) پورے دیدک/ برہمنی دور میں مذہبی تعلیم کا غلبہ تھا۔ مذہبی سرگر میاں تعلیم کا اٹوٹ حصہ تھیں جس پرعمل کرنا فرض تصور کیا جاتا تھا اوران پر برہمہ چاری تختی سے عمل کرتے تھے۔ غیر اخلاقیات سرگر میوں پر سزائیں دی جاتی تھیں۔ گروکول کے ضابطوں پرعمل کرنا نہایت ضروری ہوتا تھا۔ استاد کا تھام بجالا نا قانونی سمجھا جاتا تھا۔ گروکول کے طلبا یعنی برہمہ چار یوں کو جسمانی تعلقات کے افعال سے دورر ہنے کے لیے ہدایتیں دی جاتی تھیں بلکہ تخت ہدایت تھی اوران پرعمل در آمد کر ایا جاتا تھا تا کہ ان اقد اری اور اخلاقی Values اور کی تھا ہوا اور عالم انسانیت وقد رتی تو ازن اور قدر رتی ما حول کی قدر دانی اور حف سیکھائی جاتی تھی ۔ جسمانی سز اسے بہت حد تک اجتناب کیا جاتا تھا تا تھا تھا ہے کہ دور کے پچھرزمانوں میں جسمانی سزائیں دی سیکھائی جاتی تھی ۔ جسمانی سز اسے بہت حد تک اجتناب کیا جاتا تھا تا تھا تا ہم ویدک دور کے پچھرزمانوں میں جسمانی سزائیں دی

لے ملتے ہیں۔ پورے برہمنی تعلیمی نظام مذہبی رسم ورواج کے زیرِ اثر تھا۔ چنانچہ حکومتیں بدلنے کے بعد بھی اور سیاس تبدیلیوں کے بعد بھی ان رسم ورواج میں کوئی زیادہ تبدیلی رونمانہیں ہوئی اوران رسم ورواج کی پابندی کرناطلبا کے لیے بےحد ضروری ہوتا تھا۔نظم وضبط برقر ارر کھنے کے لیے اُپنین کی رسم سے لے کرتعلیم کی فراغت تک \_\_\_\_ گروکول کے نظم وضبط اور

37

تعلیمی اداروں کے اقسام (Types of Educational Institutions) ابتدائی ویدک دور میں زیادہ ترتعلیمی ادارے آبادی سے دورقدرتی ماحول میں قائم کیے گئے۔ تا ہم وسطی ویدک دور سے تعلیمی ادارے بڑے بڑے گاؤں کے کنارے قصبوں کے کنارے یا پھر مذہبی مقامات سے متصل تعلیمی ادارے قائم گئے جانے لگے۔ آپ جان چکے ہیں کہ ویدک دور میں تعلیمی اداروں کی دوسطحیں ہوتی تھیں۔ ابتدائی تعلیم عام طور سے گھروں میں یا برہمنوں کے گھریر جا کر حاصل کی جاتی تھی یا چھوٹے مٹھوں سے متصل شالا ؤں میں حاصل کی جاتی تھی جبکہ اعلیٰ تعلیمی ادارے لیعنی گردکول اعلی تعلیم کی ذمہ داری نبھاتی تھی۔ بیر گردکول عام طور سے رہائش ہوتے تھے اور طلبا کے رہنے، کھانے اور درس و تدریس کا انتظام ایک ہی چہار دیواری کے ہوتا تھا۔ ان گروکولوں میں Language & Literature، زبان وادب، مٰدہبیات،فلسفہ،اقداری تعلیم دیاجا تا تھاجس کا نام کھٹیکا (Khatika) کہا جا تا تھا جبکہ کچھخصوص تعلیمی مضامین اس کے بعد فراہم کی جاتی تھی جسے چرنا (Charna) کہا جاتا تھااور جب طالب علم فلسفہ، یوران، ویا کرن، اورعلم سیاسیات کی تعلیم حاصل کرلیتا تھاتواسے چت<sup>شپیتھ</sup>ی (Chatuspathi) کہتے تھے تعلیم کے آغاز میں بھی ورگ کےطلبا کواد پنین ،سنسکا رکی سطح سے آغاز کراماجا تا تھا۔ ویدک دور میں تعلیمی اداروں میں تعلیم کی سطحیں مختلف تھیں۔اس کے لیے کوئی تحریری سند تو نہیں عطا کی جاتی بلکہ طلبا کی قابلیت ہی ان کی اساد ہوتی تھی۔ 12 سالہ تعلیمی نصاب کے بحکیل کے بعداسا تک (Graduation)، 24 سالہ تعلیمی نصاب کی بھیل کے بعد واسو (Vasu)، 36 سالہ تعلیمی نصاب کی بھیل کے بعد رودرا (Rudra) اور تعلیم کے آخری مرحلے میں 48 سالہ علیمی نصاب کی تکمیل کے بعد طلبا کوآ دہیہ (Aditya ) کی اویا دھیاں پردان کی جاتی تھی۔ویدک دور میں گروکولوں کے علاوہ کچھ تعلیمی ادارے رشی آشرم ( Rishi Ashrams)، پریشدس ( Parishads)، سمیکن (Sammelan)اور پر بھاجاریہ(Pravacharya)کے ذریعے بھی تعلیم وتربیت فراہم کی جاتی تھی۔

بد هسك نظام تعليم كى خصوصيات: - اہداف تعليم ، نصاب تعليم تعليم نسوال، طريقة تدريس، متعلم ومعلم روابط اور نظم وصبط ي خصوصي حوالے سے

ویدک و برہمنی دور سے بد ھکا دور کاتعلیمی نظام یکسرمختلف تھا۔ آپ جانتے ہیں کہ بد ھمذہب کی ابتدا ہی برہمن وادی کے Brahmanism) کے خلاف تھا۔ برہمنی دور میں چھوا چھوت ،ساجی بھید بھا ؤ،اعلیٰ ادنیٰ کی امتیازی سلوک ،رسوم قیوداور تنگ

نظری کے تقریباً ڈیڑھدو ہزار سال تک پرانے سابق نظام کی مخالفت، بدھ نظریہ میں کی گئی تھی۔ یہاں غریب، امیر ، کالا، گورا، اونی واعلیٰ بغیر کسی ذات پات کے تمیز سے سب کیساں تھے۔ بدھ کے مذہبی نظریے کے فروغ کے فوراً بعدان کے تعلیمی نظریے کے فروغ کا سلسلہ شروع ہوا۔ بعض مورخین اور علاء اس بات سے بھی متفق ہیں کہ بدھ مذہب اور ان کا تعلیمی نظام شانہ بشانہ شروع ہوا۔ بدھ نظام تعلیم پانچو میں صدی قبل میں میں آغاز ہوا۔ یہاں کا نظام تعلیم سابق اور مذہبی دونوں لحاظ سے وہار یا مشوں کے ارد گرد گھومتا ہے۔ بدھ نظام تعلیم کی ساری سرگر میاں بدھ مذہب کی مرہون منت تھیں۔ گوکہ ان کی تعلیم کا ایک بڑا مقصد فرد کی شروع ہوا۔ بدھ نظام تعلیم پانچو میں صدی قبل میں میں آغاز ہوا۔ یہاں کا نظام تعلیم سابق اور مذہبی دونوں لحاظ سے وہار یا مشوں کے ارد گرد گھومتا ہے۔ بدھ نظام تعلیم کی ساری سرگر میاں بدھ مذہب کی مرہون منت تھیں۔ گوکہ ان کی تعلیم کا ایک بڑا مقصد فرد کی شروع ہوا۔ بدھ نظام تعلیم کی ساری سرگر میاں بدھ مذہب کی مرہون منت تھیں۔ گوکہ ان کی تعلیم کا ایک بڑا مقصد فرد کی شروع مومتا ہے۔ بدھ نظام تعلیم کی ساری سرگر میاں بدھ مذہب کی مرہون منت تھیں۔ گو کہ ان کی تعلیم کا ایک بڑا مقصد فرد کی شروع موالی ہو نہا بھی تھی کی ساری سرگر میاں بدھ مذہب کی مرہون منت تھیں۔ گو کہ ان کی تعلیم کا ایک بڑا مقصد فرد کی شروع مومتا ہے۔ بدھ نظام تعلیم کی ساری سرگر میاں بدھ مذہب کی مرہوں میں میں مولی ہو کی سابق میں ہو کہ ہو میں ای تھی میں ایک میں مو کی شروع موالی میں ابتدائی زاند صرف بدھوں کے لیے مخصوص تھا۔ تا ہم زمانے کے گز رنے کے ساتھ سان کے نظام میں آ فاقیت پیدا ہوئی اور بلاتمیز مذہب و ملت سب کوان کے تعلیمی اداروں میں داخلہ ملنے لگا اور رفتہ رفتہ ساج کے ہر طبقے کو تعلیم کی مواقع حاصل ہو گے جو برہنی دور میں ورنہ سٹم کے قید میں تھار بدھ نظام تعلیم کا تعلق دنیادی مقان کے تعلیم کا تعلق دنیادی مقال میں موان کے لیکھی مقاصد اور بی داخلہ ملنے لگا اور نے دفتہ ساج کے ہر طبقے کو تعلیم کے مواقع حاصل ہو گئے ہو برہنی دور میں ورنہ سٹم کے قید میں حقاب بدھ نظام تعلیم کا تعلق دنیادی مقاصد اور دین مذہ

سے قطعی مختلف تھا۔ بین مذاہب مطالعہ میں ویدک مذہبی امور، مذہبی معاملات، منطق، فلسفہ اورعلم نجوم، ایڈ دانس آیوروید، بدھ دور نے ہندوستان میں اس زمانے کے لحاظ سے ایک اعلیٰ نظام کی حیثیت سے بین الاقوامی شہرت حاصل کر لی۔ ہندوستان میں اعلیٰ تعلیم کے کٹی ایسے مراکز تھے جہاں بیرونی مما لک سے طلبا اور محققین تعلیم وحقیق کی غرض سے آتے تھے۔ چین، جاپان، کوریا، تبت، جوا، ملیشا، انڈ ونیشا اور بھوٹان وغیرہ مما لک کے طلبا اور ریسر چرخاص طور سے یہاں حصول تعلیم کے لیے آتے تھے۔ کے میدان میں ٹیکسیلا، نالندہ، وہ میں ، وکرم شیلا، جیدنرا، چینیا پتی، جالند ھر، متی پور، بحنور، بھدا، ہریتا اور اوتی و غیرہ ان کے ایک اس

1.5.1 ا**ہداف**:-بد ھنظا م تعلیم کا اصل مقصد عام آ دمی تک علم اور مذہبی معلومات بہم پہنچانا تھا۔ یہاں تعلیم شخصی اور محد ودنہیں بلکہ ساجی اور لامحد ودتھی ۔ کوئی بھی انسان خواہ وہ کسی ذات ، خطہ، مذہب اور رنگ ونسل کا ہوان کے نظام تعلیم میں تعلیم حاصل کر سکتا تھا۔ تعلیم جسمانی نشو ونما وقو می نشو دنما اورنفسی حرکی نشو دنما کے علاوہ بقابا ہم اور انسانی تمدن کے تر وتنج کے لیے تھا۔ ان کے تعلیم کے اہداف میں شخصیت کی نشکیل پیشہ دارانہ مہمارت کا فروغ، بدھ مذہب کی تر وتنج ونیزہ دغام طور سے شامل تھے۔

1.5.2 نصاب تعليم:-

آپ جان چکے ہیں کہ بدھی (بودھک) نظام تعلیم میں مرکزی حیثیت بدھ مذہب کی مذہبی تعلیم تھی۔ لیکن آگے چل کراس کادائرہ کارعوامی اور بین مذہبی ہو گیا۔ اس کا نصاب تعلیم دوسطحوں پر شتمن تھا۔ ابتدائی اور اعلیٰ تعلیم ۔ آپ جان چکے ہیں کہ تعلیم میں 6 سال کی عمر پر بچوں کو پہلے پہل داخلہ دیا جاتا تھا اور ان کے نصاب میں پڑ ھنا، سکھانا ، لکھنا سکھانا کے علاوہ (پانچ ) مختلف اسانی مہارتیں جوزبان وادب سے متعلق تھی کہ علاوہ علم الدیلیا، منطق ، روحا نیت وغیرہ کی تعلیم نصاب میں شامل تھے۔ ان جزل، عمومی مضامین کے علاوہ بدھ مذہب کی تعلیم بھی دی جاتی تھی۔ ابتدائی سطح پر ساجی افاد ہوت کے چند بیشہ وارانہ، اعلیٰ نصاب میں زبان وادب (پالی)، سنگرت، پر اکرت اور اس کے گرامر، علم ال ادویا، علی منامل تھے۔ ان جزل، نصاب میں زبان وادب (پالی)، سنگرت، پر اکرت اور اس کے گرامر، علم ال ادویا، علی حیارتی و دنیا تات، زراعت، تجارتی علوم، زراعتی علوم، سیاسی علوم اور فائن آرٹس کے چند مضامین مثلاً بت تر اشی، سنگ تر اشی، محسمہ سازی اور کا شی و مصوری شامل محصوری شامل لعلیم نسوال:-ویدک و بر جمنی نظام تعلیم کے پس منظر میں ابتدائی بدھ دور میں متھوں میں جانے اور سنگھ میں شامل ہونے پر عورتوں پر پابندی تھی لیکن مہما پر جامتی جو مہما تما بدھ کے رشتہ کی ماں تھی اور نظم و صنبط کے ذمہدارا نند کے گز ارش پر عورتوں کو سنگھ میں شامل ہونے اور متھوں میں جانے کی اجازت مل گئی اور مردوں کی طرح ہی ان پر بھی سنگھ کے رول ریگویشن ( ضابط اخلاق ) کا نفاذ ہو گیا۔ وہاروں اور متھوں میں خواتین کے لیے الگ سے تعلیمی اور مذہبی پر وگراموں کے انتظامات کیے جانے لگے ۔ بعد از ان پر چھو ہاں اور متھوں کی تعمیر توشکیل صرف تعلیم نسواں کے لیے ہی کی گئی۔ بد ھدور میں لڑ کیوں اور عورتوں کے لیے سنگھ کے تو از ان کی پابندی کر ناد شوار یوں بھر اخصار تان کے لیے الگ سے تعلیمی اور مذہبی پر وگراموں کے انتظامات کی جانے لگے ۔ بعد از ان کی پر پر کر ناد شوار یوں بھر اخصار تان کے لیے ہی کی گئی۔ بد ھدور میں لڑ کیوں اور عورتوں کے لیے سنگھ کے تو ان مین نے با ضابطہ تعلیم حاصل کی اور مردوں کے شاند بنانہ تعلیم کی عوثی تعلیم نہ ہو تکی ہو ہوں ، بہت ایسی خواتین کا ذکر ملتا ہے جنہوں نے با ضابطہ تعلیم حاصل کی اور مردوں کے شانہ بنانہ تعلیم کے بھیلا و کا کا م بھی کیا ان میں میں میں مطور کی اور خورتوں کے لیے سنگھ کے تو انیں نے با ضابطہ تعلیم حاصل کی اور مردوں کے شانہ بنانہ تعلیم کے بھیلا و کا کا م بھی کیا ان میں میں مدی ہوں کی تو تین کا ذکر ملتا ہے جنہوں نے با ضابطہ تعلیم حاصل کی اور مردوں کے شانہ بنانہ تعلیم کے بھیلا و کا کا م بھی کیا ان میں میں میں خار میں کا ذکر ملتا ہے جنہوں

میں مشورے کرتے تھے اور طلبا کے شکوک کو دفع کرنے کے لیے سرجوڑ کر بیٹھتے اور غور وفکر کرتے تھے۔ممتاز، ذہین طلبا ک نام یو نیور سٹی کے بلند دروازے پراس لیے لکھے جاتے تھے تا کہ دیگر طلبا اس سے Inspire ہوں۔ نالندہ یو نیور سٹی کے اساتذہ

کتب خانے کے بغیر سی تعلیمی ادار نے کو ناکمل اور برکار سمجھتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ بدھمت کے مقدس نسخ اور دوسری مذہبی کتابوں کی نقلیں دور دور تک پینچی (چین، تبت) ، سکرت کی چار سو کتابوں جو کہ 5 لا کھا شعار پر شتمل تیے نقل کی گئی۔ اسا تذہ ک بڑی عزت کی جاتی تھی۔ رہائش گاہ سے در ج تک آنے کے لیے انہیں پالکیاں مہیا کرائی جاتی تھی۔ بدھوں کے زمانے میں کٹی ایسے تعلیمی مراکز نے ترقی پائی کے وہاں نہ صرف بدھمت کی تعلیم ہوتی تھی بلکہ دور دراز علاقوں

کے برہمن بھی اپنے بیٹوں کو دہاں تعلیم حاصل کرنے کے لیے بھیجتے تھے۔تعلیمی اداروں کا انتظام بہت ہی منظم طریقے سے چلایا جاتا۔ بدھا در احت اساتذہ کے فرائض انجام دیتے اور اساتذہ میں سب سے قابل اور پاک بازشخص کو اس ادارے کا صدر بنایا جاتا تھا۔ الغرض بدھ عہد میں تعلیم کسی خاص فرقے ، خطے، گروہ یا ذات تک محدود نہ تھی بلکہ ان در سگا ہوں میں بغیر مذہب وملت کے لحاظ کے کوئی بھی داخل ہو سکتا تھا۔ بہت سے تعلیمی اداروں میں مختلف زبانیں ذریع تعلیم تھی جس میں پالی ، پر اکرت سنسکرت وغیرہ خاص ہیں۔

متعلم ومعلم ومعلم ربط:-متعلم اور معلم ربط کے لحاظ سے ویدک اور بد رطح مرد دونوں میں یکسانیت تھی۔ دونوں کے تعلیمی نظام میں اسا تذہ کی عزت و تکریم سب سے اہم جز تھا۔ چونکہ تعلیم کی مرکز کی حیثیت مذہب تھا۔ اس لیے مذہبی پیشوا سبھی منسب سے بڑا عالم اور باوقار شخصیت مانا جا تا تھا اور ہر طالب علم پر اس کی عزت کرنا واجب تھا۔ ویدک دور کے مقابلے میں بد رودور کے اسا تذہ اپن تئین زیادہ رحم دل اور Moderate حدت کے حامی تھے۔ متعلم و معلم کا ربط اتنا گہرا و مضبوط و پاکیزہ تھا کہ دیگر مما لک کے مورخین نے اس کی تعریف کی ہے اور اس کی مثالیں پیش کی ہے۔ یہاں طلبا اور اسا تذہ ایک دوسرے کے لیے Devoted تھے اور اگر بھی کوئی مسئلہ تعلیمی ادارے

میں پیدا ہوتا تو اسے متعلم اور معلم خود ہی حل کر لیتے تھے۔ مٹھوں وہاروں اور خانقا ہوں کے درمیان آپسی تال میں کی وجہ سے طلبا پراس کا مثبت اثر پڑتا تھا۔ بد ھے مہد کے تعلیمی نظام میں آٹھ سمال تعلیم جو بد ھی سچوں کے لیے مقررتھی اس میں اسما تذہ اور طلبا کے رشتے اور مضبوط ہوجاتے تھے۔ کیونکہ تعلیم وتر بیت کا بید حصہ بد ھافسفہ اور بقاءانسانیت کے فلسفے پر محیط تھا۔ اسما تذہ اس بات کا خیال رکھتے تھے کہ طلبا کو کیا کرنا چاہئے اور کیا نہیں کرنا چاہئے ۔ ان کی ہر سرگر میوں، عادات اطور پر گہری نظرر کھتے تھے۔ طلبا اسح اس تذہ اس تدہ کے لیے دانوں ، نہا نے کے لیے پانی وغیرہ کا انتظام کرتے تھے اور مطور میں منعقد کیے جانے والے پر دگراموں اور سرگر میوں کے انتظام میں اس تھا تھ اس کی محکمہ داختا ہے ہوں ، عادات اطور پر گہری نظرر کھتے تھے۔

نظم وضبط (Discipline)

چونکہ بدھ نظام تعلیم کی بنیاد مذہبی عقید ے بے رکھی گئی تھی اس لیے نظم وضبط کے لحاظ سے اسا تذہ اور طلبا دونوں کو ان قوانین کی پابندی کر نالاز می تھا۔ عام طور سے سنگھ کے عائد کر دہ ضا بطے جسے دس سکھ ہدلانی کہتے ہیں اس کا انو پالن، کر نالاز می تھا۔ وہ دس ضا بطے تصحید م تشدد، اعلیٰ کر دار، تیج بولنا، بے وقت کھانے سے احتر اض، آرام و آسائش سے الگ رہنا، رقص و موسیقی سے الگ رہنا، نشر آ در چیز وں سے دور رہنا، چغلی وغیبت سے بچنا اور صد قد و خیرات میں مہتگی چیز میں لینے سے بچنا۔ مال عام بدھی اصولوں اور ضا لطوں جو عام طلبا کے لیے بنائے گئے تھے۔ اس کے علاوہ بود دیکھ کچو طلبا کے لیے مزید آتھ ضا بطوں کی پابندی کرنا لاز می تھے۔ جن میں درخت کے نیچ زندگی اسر کرنا، سادہ کپڑ ایہنا، اپنے سے ایک کرنا، گائے مال عام بدھی اصولوں اور ضا لطوں جو عام طلبا کے لیے بنائے گئے تھے۔ اس کے علاوہ بود دیکھ کچو طلبا کے لیے مزید آتھ نے بیشاب کو میڈ لین کی کرنا لاز می تھے۔ جن میں درخت کے نیچ زندگی اسر کرنا، سادہ کپڑ ایہنا، اپنے سے ایک کھی خلاب کے لیے مزید آتھ ما بطوں کی پابندی کر نا لاز می تھے۔ جن میں درخت کے نیچ زندگی اسر کرنا، سادہ کپڑ ایہنا، اپنے سے اینا کھا تیار کرنا، گائے نے پیشاب کو میڈ لین کے لیے خود جع کرنا، عیش وعشرت سے بچنا، چوری نہیں کرنا، عدم تھددا پنا نا اور راج گدی کا عو کی نہ کرنا۔ گیا۔ یہی وجہ ہے کہ بودھوں کے معاشر تی نیں جن کی پابندی ہر طالب علم کو اپنے اپنا تھیں سطح کے مطابق اینا نا لاز می قر اردیا ہوئے ضا بطرا ورقوانین کی خلاف ورزی کرنے والوں کو میں اور وہاروں سے نکال دیا جا تو تو ہو ماتی ہیں۔ سکھ کے بنا کے

بدهسه نظام میں تعلیمی ترقی:-

بد ھدور کے مطالعے سے بیہ بات روز روش کے طرح صاف ہوجاتی ہے کہ اس وقت تک جتنی تعلیمی ترقی ہند وستان کے مختلف خطوں میں ہوچکی تھی اتی ترقی دنیا کے کسی خطے میں نہیں ہوئی تھی یعلیمی اداروں نے با قاعدہ منظم ڈھنگ سے ایسی زمانے میں اکیڈ مک کا م کرنا شروع کیا تھا۔ اس سے پہلے تعلیم کا انتظام تو تھا لیکن خالص مذہبی امور کی انتظام دہی کے لیے تعلیمی ادارے بد ھ خالفا ہوں کا الوٹ حصہ تھے لیکن اس کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ اور تعلیمی مراکز بھی ان در سرگا ہوں میں جد ید تعلیمی نظام کی طرح اس تذ مہک اور طلبا قیام پذیر ہوتے تھے۔ بدھوں کے زمانے میں ایک سطح سے دوسر کی سطح کے تعلیم عاصل کرنے کے لیے داخلہ ٹیسٹ کا نظام پہلے پہل رائج ہوا۔ اس کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ کی مراکز بھی ان در سرگا ہوں میں جد ید تعلیمی نظام کی طرح تعلیم کا نظام پہلے پہل رائج ہوا۔ اس کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ کے دوسر کی سطح کے تعلیم عاصل کرنے کے لیے داخلہ تھا کہ بغیر مذہب وملت کے، رنگ ونسل کے امیر غریب کے سب کو تعلیم حاصل کرنے کے مواقع دیلے گئی میں اور کی تعلیم کے دور کی تعلیم کر دور تو تی اور انتظام کا اس سے بھی اندازہ الگا جا سکتا ہے کہ ہند وستان یا دنیا میں پہلی بارا ہو جاتی کہ کا ای ایک مضامین کی تعلیم انہ و کہ دور کی تعلیم تو تی اور انتظام کا اس سے تھی اندازہ الگا جا سکتا ہیں اور نیا میں پہلی بارا بندائی تعلیم کو مفت کیا گیا۔ پن دور

کررہے ہیں۔ یہی دورتھا جب خواتین تعلیم کا باضابطہ آغاز ہوااور کمر ۂ جماعت اور Self Study کے طریقے اپنائے گئے ۔طلبا،اسا تذہ اورا نظامیہ کا الگ الگ تصوراورکورٹی نیشن پوری طرح سے وجود میں آیا۔عوامی تعلیم کا آغاز اسی دورکی دین ہے۔ بدھدورکی ایک خوبی سہ ہے کہ ویدک دورکی تعلیم میں جن پیشہ وارانہ اورمہارتی تعلیم وتر بیت کا آغاز ہوا تھااس کوکوئی محاذ پر

آرٹس، اسکیلس ، بھوکیشن اور ادبیا کے میدان میں ترقی ملی کل ملاکر بیرکہا جاسکتا ہے کہ جدید ہندوستان کی تعلیم کی ترقی ک با قاعدہ بنیاد بدھ دور میں پڑی۔ بدھ دور کے تعلیمی انتظام کا اندازہ ان کے بڑے چھوٹے تعلیمی اداروں اور جامعات سے لگایا جاسکتا ہے۔ چند معروف جامعات کا تذکرہ ثبوت کے طور پر پیش کیا جارہا ہے:

ت بیک شیلا: - موجودہ راولپنڈی (پاکستان) شہر سے تقریباً 35 کیلومیٹر مغرب میں اس کا قیام ہواتھا جو کندھاردور حکومت کے زیرا نتظام تھا۔ یعلیمی ادارہ ویدک زمانے میں بھی معروف تھا جسے بدھ عہد میں بہت زیادہ شہرت اورتر قی ملی۔ اس یونیور سٹی کی شہرت اس کے لاتعداد وہاروں، ہاسٹلس اور کتب خانے کی وجہ سے ہے۔ اعلیٰ مذہبی رہنما، مونک، تھیکچو اس کا سربراہ یا واکس چانسلر ہوتا تھا۔ 16 سال کی عمر میں طلبا اس کے داخلے

کے امتحان میں شریک ہو سکتے تھے اور داخلہ فیس موجود ہایک ہزار (1000 ) روپے تھا۔ اگر کوئی طالب علم فیس جع کرنے سے معذور ہوتا تو طلبا/ طالب علم کو داخلے سے نہیں روکا جاتا بلکہ ان کے بدلے اسے یو نیور ٹی کے پچھ کا م کرنے پڑتے۔ آپ نے بدھ دور کے تعلیمی نصاب کے متعلق معلومات حاصل کر لی ہے یہی تعلیمی نصاب یہاں نافذ العمل تھا۔

و کوم من یلا: - پال دور حکومت میں دھرم پال بادشاہ جس کا عہدہ 770ء سے 810ء ہے نے اس کوقائم کیا تھا۔ یہ مگد ھ خطے میں گذگا ندی کے کنارے آباد کیا گیا تھا۔ یہاں کے اسا تذہ اعلیٰ پیانے کے عالم تھے۔ قبقی تاریخی ماخذ سے پتہ چاتا ہے کہ بدھ ندہب کی بہت ی کتابوں کا تبقی میں ترجمہ اسی مرکز میں ہوا تھا۔ اس نظم ونسق ایک ایگزیکیٹو کے ذمہ تھے۔ یہاں بھی داخلہ کے لیے داخلہ کا امتحان پاس کر ناضروری ہوتا تھا۔ اس تعلیمی نصاب میں بدھ ند ہیا ت، فلسفہ منطق ، ویرک مذاہب کی کتابیں، کرم کا نڈ، تلز وید یا بعلم سیاسیات اور محتلف زبان ولسان کی تعلیم دی جاتی تھی۔ ایک سوآ تھ (100) بدھی موکس کے ذریع یہاں کی تعلیمی وقد ر لیے سرگر میوں کی انجام دہی ہوتی تھی۔ یہ مونگ بہت ہی سادہ زندگی گز ارتے تھے۔ اس زمانے میں یہاں طلبا کی تعلیمی وقد ر لیے سرگر میوں کی انجام دہی ہوتی تھی۔ یہ مونگ بہت ہی سادہ زندگی گز ارتے تھے۔ اس زمانے میں میں متعدد تعلیمی مراکز:۔ مذکورہ مینوں عالمی شہرت یا فتہ جا محات میک شیا ، نالندہ اور وکرم شیلا کے ملاوہ بدھ جبد میں محتلف میں متعدد تعلیمی ادارے قائم کئے گئے تھے جن میں ساتو میں صدی عیسوی کا مشہور بدھتا تھی مرکز اور کے تھے۔ اس زمانے میں واقع تھا۔ اس کے علاوہ متعدد بدھ خانقا ہیں اور تعلیم مراکز حینہ را (ر کی میں ہی می ہوں کی مرکز اور کے تھا ہیں محتلف خلوں واقع تھا۔ اس کے علاوہ متعدد بدھ خانقا ہیں اور تعلیمی مراکز حینہ را (ر کی میں ہوں کا مشہور بدھ تعلیمی مرکز ولیمی تھا جو کا ٹھوار کے تریب واقع تھا۔ اس کے علاوہ متعدد بدھ خانقا ہیں اور تعلیمی مراکز حینہ را (ر کشمیر)، چینا پتی (پنجاب)، متی پور (U.D)، تو ت

**2.2** عہدوسطیٰ میں تعلیم (Education during Medieval) پورے مسلم عہدکود وبڑے دور میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ ایک کوہم دہلی سلطنت کے نام سے جانتے ہیں اور دوسرے کو مغلیہ سلطنت کے نام سے دہلی سلطنت سے قبل ہی مسلمانوں کی آمد کا سلسلہ شروع ہو گیا تھا اور ان کا مذہبی تعلیم کا نقطہ نظر ہندوستان میں فروغ ہونے لگا تھا۔ جس میں وحدانیت کا تصورسب سے اولیت کا حامل ہے اور ہندوستانی معا شرے میں اس کی

حسنی یا سیرت نبی ہے۔اسلامی تعلیمات کےان دواہم نکات نے ہندوستانی مذہبی تعلیمات پر گہرااثر قائم کیا یعنی قادر مطلق جس کے مطابق سبھی انسان ایک جیسےاور برابر ہیں اوران میں رنگ نسل ، یا خطوں اورجنس کے لحاظ سے کوئی بڑا چھوٹا یا ادنی اور اعلیٰ ہیں بلکہا پنے افعال وکر داراورعلمی برتر ی کی وجہ سے انسانی اقد ارکانعین ممکن تھا۔

زبان کی تدر لیس اور ذریع بعلیم کے لحاظ سے سلطنت دور پر عربی زبان کا تسلط قائم رہا جبکہ مغلیہ دور میں فارسی ذریع بعلیم رہی تعلیمی اداروں کی تین سطحین تھیں ۔ پہلی سطح پروہ مکا تب تھے جو عام طور سے مساجد سے ملحق تھے اوران میں ابتدائی دینیات اور عربی ، فارسی کی تعلیم دی جاتی تھی ۔ مسلم دور حکومت میں مدارس ثانوی تعلیم کے لیے مختص تھے یعنی ابتدائی تعلیم کے بعد کی تعلیم ان مدارس میں دی جاتی تھی ۔ مسلم دور حکومت میں مدارس ثانوی تعلیم کے لیے مختص تھی یہ ابتدائی تعلیم کے بعد کی تعلیم اور قضا کی ابتدائی تعلیم دی جاتی تھی ۔ مسلم دور حکومت میں مدارس ثانوی تعلیم کے لیے مختص تھ یعنی ابتدائی تعلیم ک اور قضا کی ابتدائی تعلیم دی جاتی تھی ۔ مسلم دور حکومت میں مدارس ثانوی تعلیم کے لیے مختص تھ یعنی ابتدائی تعلیم کے بعد کی تعلیم اور قضا کی ابتدائی تعلیم دی جاتی تھی ۔ بعض بڑے شہروں میں تعلیم کے اعلیٰ مراکز قائم تھے جن میں دینیات ، اد بیات ، فقہ ، اور قضا کی ابتدائی تعلیم دی جاتی تھی ۔ بعض بڑے شہروں میں تعلیم کے اعلیٰ مراکز قائم تھے جن میں دینیات ، اد بیات ، فقہ ، اور دین ، مراکز تعلیم دی جاتی تھی ۔ بعض بڑے شہروں میں تعلیم کے اعلیٰ مراکز قائم میں دینیات ، اد بیات ، فقہ ، ا

اسلامی نظام تعلیم کی خصوصیات نصاب تعلیم ، طریقة تعلیم ، متعلم اور معلم کار بط اور نظم وضبط کے خصوصی حوالے سے اسلامی نظام تعلیم کی اہم خصوصیات میں جوسب سے دریہ پا ثابت ہونے والی بات تھی وہ اسلامی تدن کا ہندوستانی سان پر اثر اور ہندوستانی رسم ورواج کا مسلمانوں پر اثر اولین فاتحین نے ہندوستانی تمدن اور طرز تعلیم کو اپنانے میں عار نہیں سمجھا اور یہی وجہ ہے کہ آگے چل کر انڈ واسلا ک Indo Islamic کچر کا فروغ ہوا۔ آپ جانتے ہیں کے سلطنت دور کے سبھی خاندان غلام خلجی تغلق ، سیداور اور تھی سبھی نے اسلامی تعلیم کو عام کرنے کی کوشن تو کی لیکن یہاں کی تعلیم و تدن کا اثر بھی قبول خاندان غلام خلجی تعلق ، سیداور اور تھی سبھی نے اسلامی تعلیم کو عام کرنے کی کوشن تو کی لیکن یہاں کی تعلیم و تدن کا اثر بھی قبول کیا۔ اسلامی تعلیم یہاں کے والدین کے لیے ان کے بچوں کو سب سے بڑا تحذیقا جو مساوات کا درس دیتا تھا اور کھی حدیث پڑمل پیرا ہونے کی ترغیب دیتا تھا۔ جس میں کہا گیا تعلیم حاصل کر و چا ہے۔ <sup>21</sup> چین جانا پڑے'' چنا نچاں نقط کہ نظر کی ہندوستانی گڑھا ہمیں ہوں نے کی ترغیب دیتا تھا۔ جس میں کہا گیا تعلیم حاصل کر و چا ہے۔ <sup>21</sup> چین جانا پڑے'' چنا نچاں نقط کہ نظر کی میں مسلمانوں نے مقامی تعلیم ، صنعت و حرفت اور مہارتوں کا خوب خوب فائد و اٹھیں معلیہ سلطنت تک آت آ آ کی کی ٹی کی ہندوستانی گڑھا ہمیں ہونے کی ترغیب دیتا تھا۔ جس میں کہا گیا تھا تعلیم حاصل کر و چا ہے۔ <sup>21</sup> چین جانا پڑے'' چنا نچاں نقط کہ نظر کی میں و میں پڑھی پی ہونے کی ترغیب دیتا تھا۔ جس میں کہا گیا تھا تعلیم حاصل کر و چا ہے۔ <sup>21</sup> چین خان پڑے ' پنا نچاں نقط کہ نظر کی میں مسلمانوں نے مقامی تعلیم ، صنعت و حرفت اور مہارتوں کا خوب خوب فائد و اٹھایا۔ مغلیہ سلطنت تک آت آ کی کئی ہندوستانی گڑھا ہمیں پھی تھا ہوں نے بغیر تقر ای مین زبان میں زبان میں دہا میں مسلمانوں کی حکومت کے اعلی کی علیہ میں میں کی تھا ہیں معلی ہو مور کی تو ہو میں کی دین ہے۔ تردوستان میں مہارت حاصل کر نے حکومت کے اعلی موسب ہو ہو تی کو تر جی میں ہو ہو کی کی تھی کر و اعلی عہد دوں پر فائر تی در سرائی حاصل کی ۔ مسلمانوں نے بغیر تقر این میں میں جب کی تھیں میں میں میں میں حاصل کی دیکھر کرا کی تعلیم کو تی کیں۔ تعلیم کی میں ہو ہے ہو تھر ایں میں ہوں کی میں ہو کی ہیں ہو ہو ہو کہ کی ہو ہی کی تو ہو کی کی ہو کر ہو ہو ہو کی

طريقة تدريس: (Methods of Teaching) آپ جان چکے ہیں کہ عہد وسطی کے علیمی نظام میں تین سطحوں پرتعلیم کا انتظام تھا۔ مکاتب، مدارس اور جامعات مکا تب میں طلبا کو حرف تہجی، زبان کی عام معلومات، قواعد عمومی ریاضی، ابتدائی دینیات، ناظرہ قرآن اوراخلا قیات کی تعلیم دی جاتی تھی۔ان مضامین کی تدریس کے لیےاسا تذہ تدریس کی مختلف طریقے اور تکنک استعال کرتے تھے۔مثلاً قرآن مجیداور گرامرے لیے حفظ یا Memorisation کا رطریقہ استعال کیا جاتا تھا۔ جبکہ زبان کی دیگرمہارتوں کے فروغ کے لیے مثلاً (سنینا، بولنا، پڑھنا، کھانااور تفہیم)نقل نویسی، املانویسی اور ہوم ورک کاطریقہ استعال کیا جاتا تھا۔ ثانوی سطح کے ( درجات ) کی تدریس میں جہاں زبان وادے منطق وفلسفہ اور حدیث وفقہ کےعلاوہ مجسمہ سازی، بت تراشی، پینٹنگ عمارت سازی، سنگ تراش اورعلم بإغبانی کے لیےنظری علوم کے ساتھ ساتھ تجرباتی اورمشقی سیشن کا انعقاد کیا جاتا تھا۔اساتذہ ان علوم کی تد ریس کے لیے Imitation مشقی ،تقریری اور مظاہراتی اورتج یاتی Modes استعال کرتے تھے۔ بعض بڑے مدارس میں منطق وفلسفہ اورفقہ کی تعلیم کے لیے ذاتی مطالعہ کے ساتھ ساتھ ردارالمطالعہ کا استعال کیا جاتا تھا۔ یہاں قابل ذکر ہے کہ بعض سلاطین وامرا بھی ذاتی مطالعہ کا شوق رکھتے تھے اور انہوں نے بہت سی یا د داشتیں، ڈائریاں، روز نامچہ، احوال نامے اور تزکتر کی کئے ہیں جو ان کے ذاتی مطالعے کے ثبوت فراہم کرتے ہیں۔آپ جانتے ہیں کہ شہور مخل شہنشاہ ہمایوں اپنی لائبر سری میں مطالعہ کے بعد پیسل کر گرنے سے انتقال کر گیا تھا۔ دور وسطی میں خصوصیت کے ساتھ تاریخ نویسی، دستاویز نویسی کا عام رواج تھا۔ جن کے ذ ربع اس عهد کی بیشتر معلومات ہم تک پہنچی ہیں۔ دور حاضر میں اساتذہ کی اور مختلف ماہرین کی تربیت کا جس طرح سے خالص ٹرینگ انٹیٹیوٹ (Institute) کے ذریعے انتظام کیا جاتا ہے دوروسطی میں اس طرح کا باضابطہ انتظام نہیں تھا۔ بلکہ فارغین یچھ دنوں تک جس کی مدت طے شدہ نہیں تھی اپنے سینیر (Senior)اور قابل اساتدہ کی زیرِنگرانی ان علوم کا ( Field experience)اور تجرباتی تربیت حاصل کرتے تھے۔ اس کی مثال اسا تذہ کی تربیت، جنگی مہارت کی تربیت، انتظامی مهارت کی ترببت، شہرواری اورکل کے انتظامی امور شامل تھے۔

متعلم اور معلم کے درمیان رشتہ (Relationship between Teacher & Students) عام طور سے متعلم اور معلم کا تعلق ہندوستان کے ہندوعہد سے متاثر تھا۔ جس دور میں گروکولوں میں ،گرواور ششیہ کا ربط

جس طرح تھا عہد وسطی میں بھی بہت حد تک اس کاعکس دیکھنے کو ملتا ہے۔ استاد کی عزت، اس کاحکم طلبا کے لیے کسی طے شدہ قانون سے کم نہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ عہد وسطی میں بعض اسما تذہ نے اپنے طلبا کی اس قد رتعایم و تربیت میں دلچیسی لی کے بعد میں وہ شہرۂ عالم اسما تذہ ، مفکر ، منظم صلاح کا راور تاریخ داں بن کر ابھرے۔ تعلیم کی مینوں سطحوں پر یہی رواج عام تھا چھوٹے مکا تب اور مدارس سے طلبا بڑے مدر سے اور جامعات میں اعلی تعلیم کے لیے جب لے جائے جاتے تو والدین کے ساتھ ساتھ را ڈسپلن کے تعین اور طلبا کی کر کیٹر سے متعلق اسما تذہ سے اسناد قابل قبول ہوتے تھے۔ ان اسناد کے بغیر داخلہ مشکل ہوتا تھا۔ چھوٹے مدارس مکا تب اور تعلیم گا ہوں سے جب بڑے مدارس اور جامعات میں طلبا کا داخلہ ہوتا تو اس اندہ کی سفار شیں اپنے طلبا کے لیے قابل قبول ہیں۔ ان با توں کا بھی بعض جگہ عہد وسطی کی تاریخ میں تذکرہ کیا گیا ہے کہ بعض مہارت اور علوم کی ابتدائی تعلیم و تربیت کے بعد اعلی تعلیم و اور ہوت تھے۔ ان اسناد کے بغیر داخلہ مشکل ہوتا تھا۔ معلوم کی ابتدائی تعلیم و تربیت کے بعد اعلی تعلیم کی تاریخ میں تذکرہ کیا گیا ہے کہ بعض مہارت اور

اصولوں کی وجہ سے عمومی طور پر یورے عہد وسطی میں نظم وضبط کا مسئلہ پیدانہیں ہوا۔

تعلیم کی ہمہ گیریت اوراسلامی تعلیم Universalization of Education & Islamic

آپ بیجان چکے ہیں کہ دور قدیم میں مخصوص طبقات کو ہی تعلیم حاصل کرنے کاحق حاصل تھا۔ ورنہ نیسٹم کے مطابق

برهمن کوتعلیم حاصل کرنے اور تعلیم دینے کاخق حاصل تھا۔ جبکہ سماج کے دوسری اعلی ذات یا طبقہ کو کچھ حد تک تعلیم اور جنگی تربیت دینے کا چلن عام تھا۔ اس کے برعکس عہد وسطی میں بغیر رنگ ونسل اور مذہب وملت کے سبھی لوگوں کوتعلیم حاصل کرنے کا حق حاصل تھا۔ یہی وجہ ہے کہ اس عہد میں عہد قدیم کے مقابلے طلبا کی تعداد کئی گنا زیادہ تھی۔ یہی نہیں لڑکوں کے ساتھ ساتھ بعض شہروں میں لڑکیوں کے مکانت ومدارس بھی قائم تھے۔

Education

کی تعلیم دینے کے لیے مامور کیے گئے۔ فیروز تغلق کے زمانے میں ہی تعلیم کے میدان میں مزید ترقی ہوئی اور 30 نئے مدارس کھولے گئے اور متعدد پرانے مدرسوں کی از سرنو شکیل اور مرمت ہوئی۔ غازی الدین نے ایک نہایت ہی عمدہ مدرسہ بنوایا۔ شرقی باد شاہوں نے جو نپور اور اس کے اطراف میں چھوٹے بڑے بہت سے مدر سے قائم کیے اور قابل طالب علموں کو مزید تعلیم کے لیے وظیفہ اور جا گرریں سے عطا کیں جو آ گے چل کر اعلی عہدوں پر فائز ہوئے۔ تاریخ شاہد ہے کہ مشہور باد شاہ سوری نے جو نپور میں ہی تعلیم حاصل کی تھی۔ جو نپورتا ریخ، فلسفہ، سیاست کی تعلیم کے علاوہ فو جی تر بیت میں اور فن تعمیر کی

تر بیت کے لیے صدیوں مشہور ہا۔ گو کہ مغلیہ سلطنت کے زوال پذیر یہونے کے بعد مختلف حملہ آوروں نے بڑے بڑے مدارس مکاتب اور مطول کو بھی اپنا نشانہ بنایالیکن اب بھی ان تعلیمی اداروں کی متعدد نشانیاں باقی ہیں۔ عہد وسطی میں لڑکوں کے علاوہ لڑ کیوں کی تعلیم کا بھی خاطر خواہ انتظام تھا اورا کے لیے مخصوص ادارے بنائے گئے تھے۔ جہاں لڑکوں کی طرح ہی لڑکوں ک کا بھی انتظام تھا۔ تاہم سوسائٹی کی بعض خوا تین ہی اعلی تعلیم سے فیض یاب ہو کیں۔ لڑکیوں کے خاص مدارس مخصوص شہروں میں ہی تعمیر کیے گئے تھے۔ عہد وسطی میں گلبدن بیگم، نور جہاں، مہتاز محل، جہاں آرا، رضیہ سلطانہ، جاند بی اور زیب النساء جلسی خوا تین عہد وسطی کے ہمہ گی تعلیمی سلسلے کی گواہی پیش کرتی ہیں۔

تعلیمی اداروں کے اقسام: مکاتب، مدارس ادراعلی تعلیمی ادارے پورے دور وسطی میں تعلیمی ترقی کی حفات اس کے تین طرح کے تعلیمی ادارے فراہم کرتے تھے۔ ابتدائی ، تعلیم کے مکاتب و مدارس جوزیادہ تر مساجد ادر خانقا ہوں سے ملحق ہوتے تھے ان میں تحانو کی در ج تک ادرابتد ائی بعض میں اس سے شیچینا ظرہ قرآن خوانی، فارسی ادر قاعدہ وابتدائی ریاضی یاعلم الحساب کی تعلیم دی جاتی تھی۔ بعض ابتدائی معلی میں د محق ہوتا تھا۔ ابتدائی مدارس کی تعداد کانعین نہیں کیا جا سکتا۔ کیونکہ بہت سے علاقوں میں یہ قائم ہوتے اور ثانو کی مدارس میں د محق ہوتا تھا۔ ابتدائی مدارس کی تعداد کانعین نہیں کیا جا سکتا۔ کیونکہ بہت سے علاقوں میں یہ قائم ہوتے اور ثانو کی مدارس میں محق ہوتا تھا۔ ابتدائی مدارس کی تعداد کانعین نہیں کیا جا سکتا۔ کیونکہ بہت سے علاقوں میں یہ قائم ہوتے اور ثانو کی مدارس میں محق ہوتا تھا۔ ابتدائی مدارس کی تعداد کانعین نہیں کیا جا سکتا۔ کیونکہ بہت سے علاقوں میں یہ قائم ہوتے اور ثانو کی مدارس میں مند یکی یاضم ہوجاتے۔ یہاں ابتدائی مکاتب و مدارس ثانو کی مدارس کو طلبہ فراہم کرتے تھے۔ ابتدائی مکاتب و مدارس مساجد د خانقا ہوں سے ملحق ہوتے تھے ایکرو، ہی شہر کی علاقوں میں عطیات سے چلائے جاتے تھے۔ یہ حضات ریاستی اور عوامی دونوں ہوتے تھے۔ یعض دفعہ دوقف جا کداد کے ذر لیے بھی چلائے جاتے تھے۔ آن جسمی بہت سارے گاؤں وقصوں میں ان دونوں ہوتے تھے۔ یعض دفعہ دوقف جا کداد کے ذر لیے بھی چلائے جاتے تھے۔ آن جسمی بہت سارے گاؤں وقصوں میں ان درس گا ہوں (Institutions) کو علیہ کی گئی وقت جا کداد کی نشاند ہی کی جا ہت ہے۔ وہ ہوں کی ان کے لیے کوئی ہوتے تھے اور ان ہی کے ہدیت اور انعامات ان مکاتب و مدارت اس دیا تی خطر کے بڑی جا معات یا در ان کے لیے کوئی ابتدائی تعلیم کی درسیات میں شامل نصابات مثلاً قاعدہ، ابتدائی زبان (فارس، عربی) ابتدائی ریاضی، حفظان صحت، ناظر ۂ قرآن اوراقد ارکی تعلیم دیتے تھے۔ اس سطح پر با قاعدہ نصابی خاکہ یا کر یکو کم ہیں ہونے کی وجہ سے ٹرم آخری امتحان کا رواج نہیں تھا۔ ہاں مگر پڑھائی جانے والی کتابوں کی تحمیل کے بعد تحقان یہ سطح کی سند تفویض کردی جاتی تھی۔ دور حاضر کی طرح ہی پورے عہد وسطی میں ثانوی مدارس کی اہمیت سب سے زیادہ تھی یعض ثانوی مدارس میں ابتدائی مدارس بھی ہوا کر سے تعلیم اس میں جات تحقانوی اور ثانوی کی تعلیم کمل کر لی جاتی تھی ۔ عام طور سے ثانوی مدارس میں ابتدائی مدارس بھی ہوا کرتے تھے یعنی ایک ہی جگ

خطے کا حاکم اس مدرسے کی سریرشی کرتا تھا۔ آپ جان چکے ہیں کہ ثانوی مدارس میں عام طور سے تحتانوی کے بعد کے نصابات اور کتابیں شامل کی جاتی تھیں۔ ثانوی مدارس میں تعلیم Canvas دارئرہ کاروسیع ہوجا تاتھا۔ ایک طرف اس میں حفظ، قرائت، دینیات، حدیث، تفاسیر، فقه اور دیگر مذہبی اموراور قوانین کے مضامین شامل نصاب ہوتے بتھاتو دوسری طرف ساجی ضروریات اور معاشی ضرورتوں کی تکمیل کے لیے ضروری مضامین شامل نصاب کیے جاتے تھے۔ مثلاً ریاضی، سائنسی علوم منطق وفلسفه، جیومٹری، اکافٹس، منشی گیری اور امانت ، پہائش، غذا وتغذیبہ اورعلم طب کے ابتدائی نصابات شامل ہوتے تھے۔ بڑے مرکزی شهروں ریاست کی دارالحکومت وغیرہ میں قائم شدہ مدارس میں بڑی عمارتیں جن میں لائبیری اور ہاسٹل کھیل کا میدان پانی کی باولیاں وجھیل وطلبا کے لیے مطبخ کا بھی انتظام ہوتا تھا۔ عام طور سے ان مدارس کے پاسٹل میں طلبا کے لیے -Non Vegetarian- کھانے کا انتظام تھا۔عہد وسطی کے ثانوی تعلیم سے متعلق مشہور مورخ'' بان بطوطا'' نے لکھا ہے کہ''عام طور سے ہر مدر سے میں ایک لائبر رہی ہوتی تھی جس میں متعدد مضامین کی بہت سی کتابیں دستیابتھیں ۔جن میں اسلا مک لٹریچ، مذہبیات، عربی اور فارسی ادب کی کتابیں شامل تھیں ہیر کتب خانے Well furnished ہوتے تھے اس کے مطابق طلبہ کے پاسل کے پاس پارک، گرینزیز اور لیک اوراسپورٹ گراونڈ کا بھی انتظام تھا۔ ثانوی مدارس کے پورے اخراجات اس شہر کے امیر پا حکمراں کے ذریعے برداشت کیا جاتا تھا۔ تا ہم بعض شواہد سے پنہ چلتا ہے کہ امرا وروسا اور عام عوام بھی مختلف موقوں پر مدرسے کے اساتذہ اور طلبا کی اعانت کرتے تھے۔ ابتدائی پانتخانوی مدارس کی طرح یہاں بھی کوئی Prescribed curriculum نہیں تھا۔ ہاں مگر ثانوی درجات کے لیے علما و ماہرین نے پچھ کتابیں مختص کردی تھیں جن کی بنجیل کے بعد ثانوی درجات کی اساددے دیے جاتے تھے۔ عام طور سے فارغین کو حفظ ، فارسی ،مولوی اور عالم کے اساد دیے جاتے تھے۔ تاہمنشی اور کامل کواساد کے ثبوت ملتے ہیں۔

تیسری طرح کے مخصوص تعلیمی ادارے وہ ہوتے تھے جنھیں مدرسہ عالیہ یا جامعہ کا درجہ حاصل تھا۔ان میں کورسیز تخصص وتحقیقی علوم کی تعلیم وتربیت دی جاتی تھی ایسےاداروں کی تعداد بہت کم تھی خاص طور سے ریاستی

دارالحکومتوں اور مرکز می شہروں میں بیادار بے قائم تھے۔ان میں فقہی مباحث ،علم الحدیث ، تفاسیر ، منطق وفلسفہ، طب وجراحت علم نجوم وفلکیات علم کیا وعلم نباتات اور مدنی انتظامات کے نصابات شامل تد ریس ہوتے تھے اور زمانے کے معروف ومشہورعلاء وفقہا مجددین ثانو می مدارس کی فارغین کوان اداروں میں تعلیم وتر بیت فراہم کرتے تھے۔ عام طور سے شریعت کے مطابق فیصلہ کرنے والے قاضی حضرات کی تعلیم بھی انہیں اداروں میں ہوتی تھی ۔ ان اداروں کے خاص کا محکوم میں منطق میں منطق میں م

فرائض انجام دیتے تھاور چند سال کے تج بے کے بعد اعلی درجات کے مدارس میں تدریسی خدمات کے لیے مامور کردیے جاتے تھے۔ آپ جان چک ہیں کدایسے مدارس دہلی ، فیروز آباد ، بدایوں ، آگرہ ، فنخ پورسیری ، بیدر ، مالوا ، جو نپور ، گول کنڈ ہ پیجا پور ، خاندیش ، ملتان ، گجرات ، کھنو ، لا ہور ، سیا لکوٹ اور مرشد آباد وعظیم آباد میں قائم تھے۔ مذکورہ مدارس کے علاوہ عہد وسطی میں پچھلمی مراکز ، خانقا ہوں اور درگا ہوں سے کمتی بھی تھے جہاں بزرگ صوفی علم دین اور پیر طریقت اپنے مریدین اور عام عوام کوا حکام الہی اور شرعی قوانین ، احادیث کی روشنی میں دیتے تھے بیمراکز عالم طور سے مختلف خانقا ہوں درگا ہوں اور بزرگوں کے مقبروں سے ملحق ہوت خصاور وقف جا کداد سے ان کی اور خان اور اور کی میں ہوتے تھے ہیں اور سے محق ہوتے تھے۔

حكومتي سريرسي اورتعليمي ترقى

Development of Indian education and Its نی کتاب Lal & Suba problems میں وضاحت کی ہے کہ موجودہ تعلیمی نظام دراصل دور وسطی کے تعلیمی نظام کی دین ہے۔ یہی نہیں یہ بھی وضاحت کی گئی ہے کہ آج بھی ہم تعلیم کو پوری طرح مفت نہیں کر پائے جبکہ دوروسطی کے بیشتر مدارس خواہ دہ تحقانیہ ہو وسطانوں سطح کے ہوں یا عالیہ سی بھی سطح کے طلبا سے سی طرح کی فیس نہیں کی جاتی تھی تحق کہ اس اور مطبخ کے اخراجات بھی مدارس کے ناظم اور حکومتی سر پرتی میں عطیات کر نے والے افرا دی ذریعہ برداشت کیے جاتے تھے۔ بعض مدارس کو براہ راست حکومتی سر پرتی حاصل تھی اور اس مدر سے کہ کہ معلیمی اخراجات خواہ وہ اس اند ہی کی تحق وضل مدارس کو براہ راست حکومتی سب کے سب حکومت دفت یا حاکم وفت کی اعانت سے ہوتا تھا۔ دوروسطی کے دونوں حصول میں محقف مدارس اور تعلیمی اداروں تھے۔ بہی نہیں پہلی بار Meritorious (ذین اور غرب ) طلبا کے لیے اسکالر شپ کا نظام دوروسطی میں بی شروع ہوا۔ اس

نظام كو مغلوں کے بعد آنے والی برٹش حکومت اور آ زادی کے بعد جدید دور میں بھی نافذ کیا جاتا ہے۔

عہد وسطی میں ہندونظام تعلیم Hindu system of Education during medieval عہد وسطی میں ہندونظام تعلیم period

ہندوستان پر مسلمان فاتحین کے غلبے کے بعد بھی یہاں کی ہندواور بدھ تہذیب وتدن کو سلطانوں/بادشاہوں نے ہٹانے یا مٹانے کی قطعی کوشش نہ کی بلکہان کواسی نہج پرتر قی کے مواقع فراہم کیے خوہ سلطنت دور ہو یا مغل دور دونوں میں غیر مسلم علما اور پند توں ومٹھ کے ذمہ داروں کوکسی طرح کی گزند نہ پہنچائی گئی بلکہان کے بہت سارے رسم ورواج کو مسلمانوں نے بھی جز وی طور پرا پنالیا۔ (محمة عرمسلمانوں پر ہندو تہذیب کا اثر)

ان کی مذہبی زبانیں بالی ، پراکرت اور سلسکرت کے فروغ کو خاطر خواہ مواقع دیے گئے۔ ہندوستان میں جب مسلما نوں نے با قاعدہ سلطنت قائم کر کی تو برهمنی اور بدھ نظام تعلیم جو پہلے سے رائج تھے دونوں پر اسلام کے نظام کا اثر پڑ ااور اسلامی نظام پر مقامی تاثر قائم ہو گیا۔ ہندوستانی علوم کے ساتھ ساتھ ہندو عالموں نے ضرورت کے مطابق عربی اور فارتی زبانوں میں مہارت حاصل کی اور بغیر کسی تعصب کے شاہی درباروں میں اعلی منصوبوں پر فائز ہوئے۔ اسلامی فلسفہ اور طبی علوم سے ریا کے علماء متاثر ہوئے اور ہندو فلسفہ وآرو بیر (Ayurved) کی بہت ہی خو بیوں کو مسلمان عالموں نے اپنایا۔ پورے مسلم دور کے علماء متاثر ہوئے اور ہندو فلسفہ وآرو بیر (Ayurved) کی بہت ہی خو بیوں کو مسلمان عالموں نے اپنایا۔ پورے مسلم دور کو علی متاثر ہوئے اور ہندو فلسفہ وآرو بیر (Ayurved) کی بہت ہی خو بیوں کو مسلمان عالموں نے اپنایا۔ پورے مسلم دور کو علی متاثر ہو کے اور ہندو فلسفہ وآرو بیر (Byurved) کی بہت ہی خو بیوں کو مسلمان عالموں نے اپنایا۔ پورے مسلم دور کو علی دور اور تعلی کی معلوم سے میں ای معلوم سے میں اعلی منصوبوں پر فائز ہو کے۔ اسلامی فلسفہ اور طبی علوم سے ریاں مٹوں اور تعلیمی اداروں کو بھی عطیات اور جا گیر میں عطا کی کئیں جو بہت حد تک آج بھی موجود ہیں۔ مغل دور میں دزرا کی مٹوں اور تعلیمی اداروں کو بھی عطیات اور جا گیر میں عطا کی کئیں جو ہیں صد تک آج بھی موجود ہیں۔ مغل دور میں دزرا کی مٹوں اور تعلیمی اداروں کو بھی عطیات اور جا گیر میں عطا کی کئیں جو ہوں کا توں (Bit is کی میں میں میں میں کسی کے کاہوں کی کی کی کر ماور ای سنگ سے اس کی مثالیں دی جاسمتی ہیں۔ دکن کی فتح کے بعد معلی اور تر ڈی امور کو جوں کا توں (Bit is کی اور انہیں بھی حکومت کی طرف سے اعانت فراہم کی گئی۔ گروکوں سیسٹم جہاں جائم تھا اسے بھی کسی طرح کی کو مداخلت نہیں کی گئی اور مقام میں نظام ہی کی طرف سے اعانت فراہم کی گئی۔ گروکوں سیسٹم جہاں جائم تھا اے بھی کسی طرح کی کو مداخلت نہیں کی گئی اور مقام میں اسل

## 2.3 دور جدید میں تعلیم (قبلِ آزادی اور آزادی کے بعد)

(Education during Modern Period (Pre-Independent & Post- Independent Era) ہندوستان کی سرز مین پرانے زمانے سے ہی غیر ملکیوں کے لیے باعث شش رہی کیونکہ دنیا کہ بہت سے خطے اسے تعلیمی ، تدنی اور معاشی طور پرتر قی یافتہ ملک تصور کرتے تھے۔ 1458ء میں پرتگا کی باشند ے Vascode Gama نے یورو پی مما لک کے لیے سمندر کی راستہ ہمورا کیا اور متعدد یورو پین ہندوستان میں سمندر کی راستے سے تجارت کی غرض سے آنا شروع ہوئے۔ یہ سلسلہ سوسال سے زائد جاری رہا۔ انگریز، ڈیچ ، فرانسی اور ڈپنش تا جروں نے تجارتی بالا دستی قائم کرنے کی دور بھی کہ تصی رہیں۔ مغلیہ سلطنت کے زوال نے ہندوستان میں انتشار کی صورت ہیدا کردی اور یور پی باشند وں نے ہندوستان کے قطف علاقوں پر مغلیہ سلطنت کے زوال نے ہندوستان میں انتشار کی صورت ہیدا کردی اور یور پی باشند وں نے ہندوستان کے قطف علاقوں پر ہندوستان انگریزوں نے زیار آگیا۔ حالانکہ آپ اس اکائی میں برطانو ی عہد میں تعلیمی تر قی کا مطالعہ کرر ہے ہیں کین ہندوستان انگریزوں کے زیار آگیا۔ حالانکہ آپ اس اکائی میں برطانو ی عہد میں تعلیمی تر قی کا مطالعہ کرر ہے ہیں کین تک سیاسی اور ساجی حالات کی جازی کی ہو سے کی تب تک تعلیمی تر قی کا مطالعہ کرر ہے ہیں کین جب تک سیاسی اور ای جی میں اور اتار چر ھاؤ کے ساتھ ساتھ سے تو تر چی کا مطالعہ کرر ہے ہیں کین جب

یوروپی کے ذیر یع مبک کے باشندوں کا تعلیمی مشن قائم کرنے کا مقصد تعلیم کی ترون کے سے زیادہ عیسائی مذہب کی تبلیغ تھی ۔لہذا یوروپین کے ذیر یع مبکی ، کوچن ، چید گا وَ، ہگل اور دُمن و دیپ وغیرہ میں برائر کی تعلیم کے ادارے قائم ہوئے۔1575ء میں گوا میں پہلا کا لیج کھولا گیا اور باندرا بمبنی میں 1577ء میں کا لیج کا قیام ہوا 1613ء میں ایسٹ انڈیا کمپنی کے قیام کے بعد برطانوں تعلیم کے دور کا آغاز ہوتا ہے۔ 1695ء میں ایک چارٹر کے ذریع برٹش حکومت نے ایسٹ انڈیا کمپنی کوشنری اسکول قائم کرنے کی اجازت مل گئی ایسٹ انڈیا کمپنی نے 1731ء تک بنگال ،مبنی ، مدر اس سیست میں سینکٹر وں کی تعداد میں پر ائمری اسکول قائم کئے۔ بعد از اں مدر اس میں ایک ثانوی اسکول کا بھی قیام ممل میں آیا۔ آپ جان چکے ہیں کہ 158 ویں صدی کے وسط تک انگر یزوں نے اپنے حریف یورو مین ، پر تکالیوں ، ڈچوں اور فرانسیوں پر سبقت حاصل کر کی تھی اور 1755ء میں اس

1813ء چارٹرا کیٹس سے ہندوستان میں تعلیم کا ایک نیاباب شروع ہوتا ہے جو 1854ء کے دڈس ڈسپیچی پرختم ہوتا ہے یہاں سے 1900ء تک کا زمانہ ہندوستان میں تعلیمی ترقی کا ایک الگ زمانہ ہے۔ 1813ء کے چارٹرا یکٹ کی رو سے سرکارکو تعلیم کی ذمہ داری سو پنی گئی تھی اور اس کے لیے 10,000 یونڈ مختص کیے گئے کیکن 10 سال میں بھی غیریقینی صورتحال کی وجہ سے پیر قم خرچ نہ ہو سکی اور شرق ومغرب کے اختلاف کے وجہ سے 1833ء تک کمپنی نے تعلیمی معاملات میں عمر دلی کی مان سائنس اور

دوس علوم عربی، فاری اور سنسکرت کے ذریعہ پڑھائے جائیں۔ محدود انگریز ی تعلیم دی جائے اور علاقائی زبانوں کے ذریعے بھی تعلیم کا انتظام ہو۔ 1824ء میں برطانوی سرکار نے گورنر جنرل کو ہندوستا نیوں کی تعلیم کے متعلق ہدایات جاری کی اور اس مقصد کی تعمیل کے لیے کمپنی کو ہوشم کی امداد کی پیش کش بھی کی گئی۔ جس کے نتیج میں ملکتہ مدر سداور بنارس سنسکرت کالج کی از سرنو تنظیم ، آگرہ، دولی ، مرشد آباد اور کلکتہ میں مشرقی علوم کے لیے کا لجوں کا قیام ملکتہ دیجو کی شن پر یس کے قیام اور یورو پی زبانوں کے سائنسی وسابتی علوم کی کتابوں کر جس کی تعلیم ، مرشد آباد ولی پیش کش بھی کی گئی۔ جس کے نتیج میں ملکتہ دیجو کی شن پر یس کے قیام اور یورو پی زبانوں کے مائنسی وسابتی علوم کی کتابوں کر جس کی تعلیم ، مرشد آباد ولی کا تعام مرکلتہ دیجو کی شن پر یس کے قیام اور یورو پی زبانوں ک فراہم کرنے کا فیصلہ کیا گیا جس کر تحت 10 لا گھر دو بیہ سالا نہ اور ایک لا (Law) ممبر کی تقرری کو منظوری ملی اس چا رٹر کی وجہ اور لارڈ میکا لیے چیسے لاء مجبر کی وجہ سے ہندوستان میں تعلیمی ترقی کے امکانات روثن ہو گئے ۔ 1830ء ، انگریز ی سے اور لارڈ میکا لی جس کر تحت 10 لا گھر دو بیہ سالا نہ اور ایک لا (Law) ممبر کی تقرری کو منظوری ملی اس چا رٹر کی وجہ کے ایک ماہر لارڈ میکا لیے چیسے لاء مجبر کی وجہ سے ہندوستان میں تعلیمی ترقی کے امکانات روثن ہو گئے ۔ 1830ء انگریز ی تو یز میکا لے میٹس کی صورت میں پیش کی جس کی تفصیل آپ آ گے پڑھیں گے۔ 3 فرور کر ای میں بی تاریخ معمیکی ، مدر اس محو بہر صور پنجاب اور اتر پر دیش میں انگریز ی تعلیم کی تیز می سے ترقی ہوئی اور پیشہ درمان بنگال ، قانون کے تعلیمی ادار ہے تھی قائم ہو تے جس نے Wood ڈیسپنچ کی رہ ، موار ہی دی تعلیم کی تیز کی رہ ہوں اور ہوں دی ت

ہندوستان تعلیم کے مسائل ہراز سرنو جائزہ لینے کے لیے ایک سروے کیا گیا اور اس سروے کے نتائج پر مینی سفار شات یعنی Wood ڈسپنی کا اعلان کیا گیا۔Wood ڈسپنی ہندوستانی نظام تعلیم میں سنگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس کی تفصیل بھی آگ آپ ملاحظہ فرما نمیں گے۔ ہندوستانی تعلیم کی ترقی کے سلسلے میں آزادی سے پہلے بہت سارے اتار چڑھا و آیا۔ 1857ء کا انقلاب، پنٹر کمیشن، کی سفار شات اور دائرہ کا رابتدائی ثانو کی اور اعلی تعلیم کے ترقی کے لیے ایک تعلیم نسواں اور دوس سے پسماندہ طبقات کی تعلیم کی ترقی کے سلسلے میں آزادی سے پہلے بہت سارے اتار چڑھا و آیا۔ 20 کی پیش کردہ ہندوستانی طرز تعلیم کی ترقی کی اوم کے یونیور سٹی کمیشن کی تجاویز اور مختلف علاقوں میں یو نیورسٹیوں کا قیام تعلیم آپ آپ آپ کی صفات میں مطالعہ کریں گے۔ معلی کی ترقی کے مطلح میں آزادی میں ہوں کے تعلیم کے ترقی کے لیے اعداد اور و سائل تعلیم 20 کی پیش کردہ ہندوستانی طرز تعلیم کی ترقی کی اوم کے یونیور سٹی کمیشن کی تجاویز اور مختلف علاقوں میں یو نیورسٹیوں کا قیام تعلیم کی میں نا مطالت میں مطالعہ کریں گے۔ معلی کی تو تعلیم کی ترقی کے تعلیم کے ترقی کے لیے امداد اور کی کہ تعلیم کے ترقی کے لیے اعداد اور کی تعلیم کی ترقی کے لیے اعداد اور کی تعلیم کے ترقی کے لیے اعداد اور کی کی تعلیم کی ترقی کی تعلیم کے ترقی کے لیے اعداد اور کی کھیں کی تعلیم کے ترقی کے لیے اعداد اور کی کھی کر کی کھی تعلیم کی تی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کے ترقی کے تعلیم کی تعلیم کا تعلیم کی ترقی کی اور کی کھی کی تعلیم کر توں کے تعلیم کی تو کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کی

چارٹرا یکٹ۔1813 ایسٹ انڈیا یمپنی کے دوراقد ارکا بیہ پہلا باضا بطہ قانونی عمل تھا اس کے ذریعے سرکار کو تعلیم کی ذمہ داری سونپی گئی اور تقریباً اس کے لئے ایک لاکھ روپئے کی رقم مختص کی گئی۔ کمپنی کے عہد بداروں میں اس سے متعلق کئی شکوک وشبہات رہے ہندوستانی پس منظر میں تعلیم کو جو مائل تھے وہ اس موقعے پر زیر بحث آئے۔ پہلا مسلہ بیتھا کہ کیا ہندوستانیوں کی تعلیم اورائے مذہب کی تبدیلی کرانے کے لئے مشنریوں کو ہندوستان جانے اور کمپنی کے زیر تیں اط مالا ملاہ ہیتھا کہ کیا ہندوستانیوں کی تعلیم اورائے

Report of the select committee of the House of commons on the affairs of the East India Company - Appendix-I

بحواله سيدنوراللداورج يي نائك' تاريخ تعليم ہند' صفحة نمبر 82-83

مذکورہ دوسر \_ مسلے کی سب \_ شد ید مخالفت ڈائر کیرس کی طرف \_ ہوئی کیونکہ ان دنوں خود انگلستان میں بھی تعلیم کا شعبہ اسٹیٹ کی ذمہ داری نہیں تھی ۔ اس لئے قدرتی طور پر ہندوستانی مقبوزہ علاقوں میں تعلیم کی ذمہ داری ایسٹ انڈیا کمپنی بھی نہیں لینا چاہتی تھی انہیں اندیشہ تھا کہ اس چارٹر کے نفاذ کے بعد کمپنی کے منافع میں گراوٹ آئے گی ۔ چارٹرا کیٹ کی ناکا می یا یوں کم پیئے کہ نافذ العمل نہ ہونے کی ایک دجہ ہندوستانیوں کی بے جن بھی تھی کے منافع میں گراوٹ آئے گی ۔ چارٹرا کیٹ کی ناکا می یا یوں کم پیئے کہ کی یابلاد سی ختم ہوگئی تھی اور ان حالات میں کمپنی کو ہندوستانی عوام کی تعلیم کی ذمہ داری آوں کا ریا کا می یا یوں کم سینے کہ ایسٹ انڈیا کمپنی کے ڈائر کیٹرس ریز روستانی وال کی بخش بھی تھی کی داخلات کے زوال کے بعد ملک میں قانون اور نظم ضبط ایسٹ انڈیا کمپنی کے ڈائر کیٹرس ریز رویشن پاس کرانے میں کا میاب ہو گئے جو چارٹر کا 47 وال سیشن بنا۔ اس کا منہ کی رو سے ''گورنر جنرل ان کا ونسل کا بی تھم آئی ہوگا کہ مذکورہ مضمون علاقوں میں فوجی ، شہری اور تی آئی شعبوں کے اخراجات اور خصوں کے سیٹ اور سی خوں اور خرصوں

وں کے مطابق ادائیگی کے بعد کراؤں منافوں اور محصول کی بچت میں سے ہرسال ایک مخصوص رقم کوایک لاکھ سے کم نہیں ہوگی

د هیر نے تعلیم نچلے طبقوں تک پھیلا ٹی جائیگی ۔ مذہبی معاملات میں میکا لے معروضیت پرزورد یتے تصحیحنی انکا نقطہ نظرروشن خیالی

ووڈ ڈسپینی (1854) Wood Despatch :-میکا لے مٹس کے بعد لارڈ بیٹک کے جانشیں لارڈ آک لینڈ ہندوستان کے گورز جزل بنائے گئے۔مشرقی تعلیم اور مشرقی زبان کے ذریعے ذریعے تعلیم کے حامی ماہرین تعلیم نے ان کے سامنے ایک عرضی داشت پیش کی لارڈ آک لینڈ نے انکے نقطہ نظر سے اطفاق کرتے ہوئے کمپنی کی تعلیمی پالیسی میں ترمیم کی اور مشرقی علوم کی تعلیم کے لیے مختص قم اور مالی معاؤنت میں اضافہ کیا۔وضفوں کے تعداد بڑھائی گئی اور مشرقی علوم کی انتظامات کئے گئے۔ایڈم نے اس ایل کے مدل رپورٹے تھی ۔جس میں بہت ہی قیبتی مشورے دئے گئے۔اسی در میان لارڈ ہارڈ نگ کا اعلان بھی سامنے آیا۔اس اعلان کے

مطابق انگریزی تعلیم یافتہ لوگوں کو ہی ایسٹ انڈیا تمپنی میں نوکری مل سکتی تھی۔ آپ جانتے ہیں کہاس زمانے میں گھریلوصنعت

زوال کا شکار ہوگئی تھی۔ اس لئے روز گار کا واحد وسیلہ کمپنی کی ملازمت ہی تھی۔ اس وجہ سے انگریز ی تعلیم کی ما نگ میں خاص اضافہ ہوااور 853 سے قبل بنگا ممبئی، مدراس، صوبہ سر حداور صوبہ پنجاب میں انگریز کی اور پیشہ درانہ تعلیم کی خاطر خواہ ترقی ہوئی لیکن یہ سرارے اقد امات نا کافی تصاور غیر تسلی بخش تھے۔ جن کی وجہ سے 1853 میں کمپنی کے چارٹر پر از سر نوغور کیا گیا اور ایک وسیع لیحنی پالیسی کی ضرور ہے محسوں کرتے ہوئے برطانو ی پارلیمنٹ میں اس مسلے کے طل کے لئے ایک کمیٹی کا گی سیٹی ماننا تھا کہ ہندوستان میں تعلیم کا خاطر خواہ فروغ نمینی کے مفاد کے منافی نہیں ہے بلکہ دی میں ہے۔ اس کے لئے ایک کمیٹی کا گی سیٹی کا ماننا تھا کہ ہندوستان میں تعلیم کا خاطر خواہ فروغ نمینی کے مفاد کے منافی نہیں ہے بلکہ دی میں ہے۔ اس کے لئے ایک کمیٹی کا کی پڑی کے بورڈ آف کنٹرول کے صدر تھے۔ انہوں نے 19 جولائی 1954 کو ہندوستان میں تعلیم سے متعلق ایک اعلانیہ شائع کمپنی کے بورڈ آف کنٹرول کے صدر تھے۔ انہوں نے 19 جولائی 1954 کو ہندوستان میں تعلیم سے متعلق ایک اعلانیہ شائع کیا جو Mood's Despatch کے ایک میں کا مور ڈی مین کا کا میں سے جاتا ہے۔ کیا جو Woods Despatch کے اس کی دی کی میں اس سے جاتا ہے۔ انہوں کی کارنے کی دمدداری قرار دیا گیا۔ اخلاتی تعلیم اور ذہنی نشونما کے ملاوہ مشنریوں کے کام تعلیم یا فتہ افراد پیدا

- (ii) یوروپی زبان وادب کومشرقی علوم کے ساتھ ساتھ نصاب میں شامل کیا گیا اور انگریزی کے ساتھ ساتھ ہندوستانی زبانوں کوذریعہ تعلیم کے لئے تسلیم کیا گیا۔
- (iii) ییجھی بات زیرغور آئی که پیشہ دارا نة علیم اور تعلیم نسواں کی طرف خصوصی توجه دی جانی چاہئے ۔ تعلیم یافتہ افراد کونو کریوں میں ترجیح کے ساتھ ساتھ ہند دستانی زبانوں میں تصنیف د تالیف کے لئے ہمت افزائی کی گئی اور ہند دستان کے ایک بڑے مذہبی طبقہ 'مسلمان'' کواس تعلیمی پالیسی کا حصہ بنایا گیا Wood Despatch کی اہم سفار شات میں
  - (i) ہرصوبہ میں ایک محکمہ تعلیم کا قیام ہونا چاہئے جس کا سربراہ ناظم تعلیمات ہو۔
- (ii) کلکتہ مدارس اور جمبئی میں یو نیورسٹیاں قائم کی جائیں اوران یو نیورٹی میں چاپسلر، دائس چاپسلراور فیلو تعینات کئے جائیں۔
  - (iii) عوامی تعلیم پرزورد یاجائے۔
  - (iv) تعلیم کے لئے مالی امداد کا ایک الگ نظام قائم کیا جائے۔
  - (۷) اساتذہ کی تربیت کے لئے خصوصی ادارے قائم کئے جائیں
    - (vi) تعلیم نسواں پر خصوصی توجہ دی جائے۔

اسے کل ملاکر Wood's Despatch کی سفارشات، برطانوی حکومت کمپنی سرکاراور ہندوستانی عوام سب کے مفاد میں تھیں اس ڈسپنچ کو برطانو می عہد میں تعلیم کے لئے سنگ میل کی حیثیت حاصل ہے لیکن اس پر پوری طرح عمل درآمد نہ ہوسکا کیونکہ اس کے چند سال بعد ہی 1857 میں انقلاب رونما ہو گیا اور اس کے بعد ہندوستان پر برطانیہ کی راست کنٹرول (حکومت) ہوگئی۔

لارڈ کرزن کی تعلیمی یالیسی :

ہندوستانی عوام کے نمائندے کے ذریعے لازمی ابتدائی تعلیم کے مطالبے کو ماننے کے لئے تیار نہیں ہوئے کیکن ثانو می مدرسوں اور کالج کے منزلوں پر توسیع کے ہرامکان کوقبول کیا۔ بشر طے کہ تعلیمی معیار کو بلندرکھا جائے۔ بیہ کہا جا سکتا ہے کہ لارڈ کرزن کے یورے دور میں تعلیمی توسیع سے زیادہ تعلیمی معیار پر دھیان دیا گیا۔

اس زمانے میں قوم پر تن کار جہاں آزادی کے لئے جدو جہداور پہلی جنگ عظیم نے تعلیمی تو سیچ اور اس سے معیار کوشیں پہنچایا۔ کرزن کے اپنے پروگرام کے مطابق اعلٰ تعلیم کی اصلاح کو اولیت دی جانی تھی چنا نچہ اس مقصد کے لئے 27 جنوری 1902 کو ایک کمیش مقرر کیا گیا جو برطانو می ہندوستان میں قائم یو نیور سٹیوں کی موجودہ حالت اور ترقی کے امکانات کا پت لگائے اور اس کے آئین اور کام کی اصلاح کے لئے طریقہ طئے کرے۔ اس کمیش کو انڈین یو نیور ش کمیشن 1902 کے نام سے وہانا جاتا ہے۔ انڈین یو نیور ش کی مصلاح کے لئے طریقہ طئے کرے۔ اس کمیش کو انڈین یو نیور ش کی شن 2002 کے نام سے بی نیور سٹیوں کے اصلاح کے المے طریقہ طئے کر ے۔ اس کمیش کو انڈین یو نیور ش کی شن 2002 کے نام سے بی نیور سٹیوں کے اصلاح کے بارے میں پچھر کیا گیا اور نہ ہی اعلان تعلیم کو معیار بخشے والے ثانوی تعلیم کی سطح کے بارے میں ۔ پچھ تبھرہ کرنے کو ہندوستانی یو نیور سٹیوں کے نظام کی تفکیل نو کے لئے بنیادی ضرورتوں اور بنیادی تبدیل کی سطح کے بارے میں ۔ پچھ گی کی میڈن کی سفار شاح موسوع نہیں بنایا تبھرہ کرنے کو ہندوستانی یو نیور سٹیوں کے نظام کی تفکیل نو کے لئے بنیادی ضرورتوں اور بنیادی تبدیل کو تھی کی کہ کے بارے میں ۔ پچھ تبھرہ کرنے کو ہندوستانی یو نیور سٹیوں کے نظام کی تفکیل نو کے لئے بنیادی ضرورتوں اور بنیادی تبدیلیوں کو تھی موضوع نہیں بنایا تبھرہ کر نے کو ہندوستانی یو نیور سٹیوں کے نظام کی تفلیم کو معیار بخشے والے ثانوی تعلیم کی سطح کے بارے میں ۔ پچھ تبدیش کی سفارشات صرف 5 نگات پر محدود دہیں وہ ہیکہ یو نیور ٹی کے نظم نو توں تی تنظیم نو ہوں کا کیوں اور بنیوں کی طرف تیز دی میں کی سفارشات صرف 5 نگات پر میں اور کی خوش کے نظم ونس کی تنظیم نو ہوں کا کیوں اور بندوستانی کی طرف تیز دیں اور نی کی جائے اور الحاق کی شر الط کو تو تی تی تنظیم ہوں تی کی تنظیم نو ہوں کا کوں اور نیوں میں سی سی سی میں ہوں کی ہوں ہوں کا کیوں اور نے تی کی تل کی میں اور نیا ہوں تی تعلیم کی نور تکی کی موال ہے ہور ٹی کی تنظیم نو ہوں کی کی تو تو ہوں تی کی تنظیم نو ہوں کا کیوں اور نیوں میں سی تعون ہوں تی کی تن ہوں ہوں کی ہوں ہوں تی ہوں ہوں کی تعلیم کی مور ہوں کی ہوں ہوں تک کی کی کی تو ہوں تی ہوں ہوں تی ہوں ہوں تی ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں تی کی تعون ہوں ہوں ہوں کی ہوں ہوں تی ہوں ہوں ہوں تی ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہ

کرزن کے کالج کی تعلیم سے متعلق کئی اصلاحات کئی جیسے پرائیویٹ کالجوں کی امداد میں اضافہ کیا گیا تا کہ وہ اپنے آپ کو یو نیورسٹیوں کے ضابطوں کے تحت بلند معیار بناسکیں۔کتب خانوں ، ہاسٹلوں وغیرہ کی سہولتیں پہلے سے بہتر فراہم کی گئیں۔ 1904-05 اور 09-1908 کے درمیان کالج کی تعلیم کے لئے ساڑھے تیرہ لاکھ (1350000) روپیوں کی گرانٹ ان ایڈ منظور کی گئی۔آرٹس ، سائنس اور تد ریس کی سہولتوں نے لئے خاص طور پرامداد فراہم کی گئی۔

ثانوی تعلیم کے لئے بھی لارڈ کرزن کے پچھ مشور ے اور فیصلے یا در کھنے کی قابل ہیں۔ ثانوی تعلیم کے بیجی اداروں جن کی آمد نی کا دارومد ارطلبا کے فیسوں پرتھا جو صرف امتحان کی تیاری کرنے والے اداروں کی حیثیت رکھتے تھے جن کا کا م بھی قابل اطمینان نہیں تھا۔ لارڈ کرزن نے ثانوی تعلیم کے ان معاملات کو اسی طرح حل کیا جیسے اینڈین یو نیور شی ایک 1904 کالج کے تعلیموں کے سلسلے میں انڈین ایجو کیشن کمیشن کی بیرائے تھی کہ شعبہ تعلیم کو پچھ شرائط کے ساتھ معین کرنا چا سے ثانوی تعلیم کے اساد کو یو نیور سٹیوں کی طرف تسلیم کئے جانے ، غیر تسلیم شدہ اسکولوں سے تسلیم شدہ اسکولوں میں منتقلی کی ممانعت وغیرہ کے سلسلے میں وضاحت کی گئی۔ یہاں بھی یعنی ثانوی تعلیم میں لارڈ کرزن کی پالیسی کا اصل مقصد تد رئیں کے معیار میں اصلاح ترقی تھا۔اس زمانے میں سرکاری اسکولوں کی کارکردگی کو بہتر بنانے کے لئے بڑی بڑی گرانٹس دی گئی تا کہ بیہ نیجی اسکولوں کے لئے نمونہ بن سکے۔ نیجی مدرسوں کواپنے معیاروں کو بہتر بنانے کے لئے ان کے گرانٹ ان ایڈ میں خاطر خواہ اضافے کئے گئے۔ ثانوی اسکولوں کے لئے اساتذہ کی ٹریڈنگ کی ضرورت پرزور دیا گیا۔اور نئے تربیتی کھولنے کی سفارش کی گئی۔اس زمانے میں سیبھی سفارش کی گئی کہ مڈل کلاسوں تک بیچے کی مادری زبان کو خاص توجہ دی جائے تا کہ بچہ ہائی اسکول کے سطح پرانگریز تعلیم کے لائق بن جائے۔

لارڈ کرزن نے تعلیم کے دوسر ۔ شعبوں میں کٹی اصلاح کی۔ آرٹ اور کرافٹ کے اسکول ، تکنیکل تعلیم حاصل کرنے کے لئے وضیفوں کا انتظام زرعی کے اداروں تعلیم کی عملی اور سائٹیفک بنیا دوں پر تشکیل نو کرنے کے ساتھ ساتھ ذہین طلبا کی ہیرونی مما لک میں تعلیم حاصل کرنے کے لئے وضیفے مقرر کرنے تکنا لوجیکل تولیم کی داخلی ضرورتوں کو پورا کرنے اور ہندوستانی صنعتوں نے فروغ کے لئے تطوی اقدامات کرنے کی طرف توجہ دی گئی۔ لارڈ کرزن کے اخلاقی تعلیم کی درسیات کی تجدید کرنے اورائے لئے درسی کتابوں میں شامل کرنے اور رٹے رٹانے کی طرف توجہ دی گئی۔ وار ڈ کرزن کے اخلاقی تعلیم کی درسیات کی تجدید کرنے کا اورائے لئے درسی کتابوں میں شامل کرنے اور رٹے رٹانے کی طرف توجہ دی گئی۔ وزیر کے اخلاقی تعلیم کی درسیات کی تجدید کرنے کرزمانے میں ہی شعبہ آثار قید مدکا قیام ہوا تا کہ قد کیم آشاروں عمارتوں اور تہذیب وتدن کی نشانیوں کو تحفظ فراہم کیا جا سکے اس کے زمانے میں ہی شعبہ آثار قید مدکا قیام ہوا تا کہ قد کیم آشاروں عمارتوں اور تہذیب وتدن کی نشانیوں کو تحفظ فراہ ہم کیا جا سکے اس کے زمانے میں ہندوستان میں ایک ڈ ائر کٹر جنرل آف ایجوکیشن کا لفر رعمل میں آیا جو لارڈ کرزن کا تعلیم کی تعلیم کے سیک سے بڑا

انگریزی میڈیم کے ذریعے جدید تعلیم کا تعارف:

لارڈ کرزن کے تعلیمی اصلاحات میں بھی انگریزی ذریعہ تعلیم سرفہرست تھی۔ اس کے زمانے میں یو نیورش کمیشن (1902)، انڈین یو نیورش ایکٹ (1904) میں بھی خصوصیت کے ساتھ انڈین انگریزی کی تعلیم اور تکنیک کے سائنس کے لئے ضروری قرار دیا گیا۔ اعلی تعلیم کے فروغ ابتدائی مدرسوں کے اساتذہ کی ٹرینگ ہیرونی مما لک میں تعلیم حاصل کرنے کے وضفے، ذرع تکنیکی تعلیم کے ریسرچ کے ادارے میں انگریزی ذریعہ کے تعلیم یافتہ لوگوں ترجیح دی جاتی تھی جس سے آگر نے والے زمانے میں مارڈن ایجو کیشن یعنی جدید تعلیمی ترقی کے لئے انگلش میڈیم کو خاص اہمیت حاصل ہوئی کی

گورنمنٹ آف انڈیاا یکٹ1935 برطانو ی عہد کا آخری دور سیاسی اور تعلیمی دونوں لحاظ سے چینج کا دور تھا۔ اس لئے کہادھر سیاسی سطح پر پورن سوراج کا نعرہ لگ چکا تھا تو تو لیمی طور پر عدم تعاون کی تحریک کے درمیان دیسی تعلیمی ادار ہے قائم ہو چکے تھےاورا یک ایسی تعلیمی نظام کی

تلاش کی جارہی تھی جواپنے آپ میں خود کفیل ہواور سرکاری عیانت کے بھروسے نہ چلے۔ایسے میں 1935 کا گور نمنٹ آف انڈیا ایکٹ آیا اس ایکٹ ایڈ منسٹریشن نے باصص دوعملی نظام کا خاتمہ کر دیا۔صوبائی ایڈ منسٹریشن کوایک وزارت کے ہاتھ میں دے دیا گیا جواس Legislature کے سامنے جواب دہتھی۔جس میں منتخب اراکین کی اکثریت تھی۔ یہ نیا نظام صوبائے خود مختاری کے نام سے جانا جاتا ہے۔1935 کا گور نمنٹ آف انڈیا ایکٹ آزادی سے پہلے کے تعلیمی تاریخ کا ایک اہم واقعہ

- i) Imperial Library کلکتہ، انڈین میوزیم کلکتہ Victoria ، Imperial War museum کلکتہ Memorial (i) کلکتہ Memorial کلکتہ Memorial کلکتہ اوراسی قبل کا کوئی دوسراادارہ جودفاقی مالی امداد سے چکتا ہو۔
  - (ii) فوجيوں کي تعليم
  - (iii) بنارس ہندویو نیور سٹی اور علی گڑ ھسلم یو نیور سٹی
    - (iv) قَدْ يم اور پرانی یادگاروں کا تحفظ
      - (v) آثار قد یمه
- (vi) مرکز می انتظامی اورخطوں میں تعلیم کا انتظام خاص تھے جبکہ ریاستی یا صوبائی اختیارات مرکز کے زیرِنگرانی اداروں اور علاقوں کے علاوہ تعلیم سے متعلق تمام معاملات ریاستی یاصوبائی انتظام سے شامل شمجھے جاتے تھے۔

1935 کے گورنمنٹ آف انڈیا ایکٹ کے تحت محفوظ اور منتقل صوغات کے درمیان پراندامتیا زختم ہو گیا۔ مرکز کی یا وفائی حکومت کے رول میں کسی طرح کی تبدیلی آزادی کے حصول تک نہ آئی، اور مرکز کی حکومت، پارلیا منٹ کے سامنے جواب دہ رہی۔ 1946 میں مرکز کی حکومت کا شعبہ تعلیم پہلی بارقوم کنٹرول میں آیا جب جواہر کول نہرو نے اپنے عبوری کا بینہ شکیل دی اور مولا نا آزاد پہلے دفائی وزیر تعلیم بنائے گئے۔

1936 سے 1947 کے اغدادونتارکا مطالعہ کرنے سے پتہ چکتا ہے کہاس در میانی مدت میں یو نیور سٹی کے طالب علموں کی تعداد دو گنا ہو گئی لیکن ثانو ی تعلیم میں اس لحاظ سے ترقی سست رہی۔ ذریعیہ تعلیم ثانو ی منزل میں ہندوستانی زبانوں کو اختیار کیا گیالیکن اس میں دشواریوں کا سامنا کرنا پڑا۔ پیشہ ورانہ اور متبادل مثلاً Technical ، Commercial ، Icon زراعتی تعلیمی اداروں کی ترقی ہوئی اوراس دہائی میں ثانو می منزل پر پہلی دفعہ متبادل پیشہ ورانہ یا Vocational کو سیز کو

رواج دیا گیا۔اسی زمانے میں اسا تذہ کی تربیت کا انتظام ٹریننگ کالجوں کے ذریعے ہوئی اورٹریننگ کالجوں کی تعداد میں اچھا خاصہ اضافہ ہوا۔ٹریننگ کالج میں خواتین کی تعدادزیادہ بڑھی بیا یک خوشگوار واقعہ تھا۔اس دہائی میں گاندھی جی کے ذریعہ بیسک ایجوکیشن کا تصور پیش کیا گیا جس کوڈ اکٹر ذاکر حسین اورخواجہ غلام الدین نے عملی جامہ پہنایا۔ واردھالعلیمی اسیم (1937) متحدہ ہندوستان کی آبادی کے لحاظ سے تعلیمی اداروں کی تعداد کی کمی اور تعلیم میں اخراجات تعلیمی وسعت پر اثر اندازتھی۔ چنانچہ اتنی بڑی آبادی میں چند فیصدلوگ ہی تعلیم یافتہ تھے۔انگریزی تعلیم کا دور......ہونے کی وجہ سے اور تلنیکی اور سنعتی تعلیم کی ترقی ہونے کی وجہ سے گھر ملوصنعتیں اور کار گھر بیکار ہو گئے تھے۔ چنانچہ انکے بچوں کی بھی تعلیم ایک مسلہ بنا ہوا تھا ایس میں بابا نے قوم مہما تما گا ندھی نے تعلیم کا ایک نظریہ پیش کیا۔ جسے بیک ایجو کی شن کے نام سے جانا جاتا ہے۔اور جس کی ابتدا واردھا میں ایک اسیم کے اعلان کے ذریعے ہوا صوبائی خود مختاری کے قانون کے بعد سات (7) ریا ستوں میں کانگر لیں ک

اور قومی نظام تعلیم کے نظریے کوان ریاستوں میں فروغ دینے کی بات کہی گئی۔ قومی نظام تعلیم کی تفکیل کے ابتدائی 3 تصورات بیسک ایجو کیشن ، تعلیم بالغال اور چھوت چھات کے خاتمے کے ساتھ ہر یجنوں کی تعلیم کا تھا۔ ان سات صوبوں میں اس ما نگ کا پر زور مطالبہ کیا گیا جس کے لئے کا نگر ایس نے واعدہ کیا تھا کہ کم سے کم مدت میں عام اور مفت لازمی ابتدائی تعلیم کہم چپائی جائی گئی لیکن مالی مشکلات کی وجہ سے اس تصور کو ملی جامنہ ہیں پہنایا جا سکتا تھا اور نہ ہی اس کے اخراجات کے لئے نظیم کہم سکتے تھے۔ اس مصیبت کی گھری میں مہما تما کا ندھی نے ایک تجویز رکھی جس کو سر ما یہ کی کی کی وجہ سے در نہیں کیا جا سات سال کی عام لازمی اور مفت ابتدائی تعلیم ہر بنچ کو کہم پہنچا کی جس کو سر ما یہ کی کی کی وجہ سے در نہیں کیا جا حرفہ کے ذریع چلیم دے کر تعلیم کی میں مہما تما گا ندھی نے ایک تجویز رکھی جس کو سر ما یہ کی کی کی وجہ سے در نہیں کیا جا سکتا تھا اور سات سال کی عام لازمی اور مفت ابتدائی تعلیم ہر بنچ کو کہم پر پنچائی جا سکتی تھی۔ اس کے اخراجات کے لئے میں تعلیم کی اور در حرفہ کے ذریع تعلیم دے کر تعلیم کی کی کی وجہ در ایک مال تھا اور نہ ہی اس کی تعلیم کی کی وجہ سے در نہیں کیا جا سکتا تھا اور دوفت کے والات پر خصوصی اطلاق تھا۔ انہوں نے لکھا ہے سکتی تھا۔ گا ندھی جو نے اس کے خاص سے کی کی کی وجہ میں دریا دن

> <sup>••</sup> مجھےاس احتیاط پر تعضہ بالکل نہیں ہے جس سے وہ (ڈاکٹر اُرڈن ڈیل) خود کفالتی تعلیم کے مسلے کودیکھتے ہیں۔میرے لئے یہی اصل مسئلہ ہے مجھے اس بات کا ملال ہے کہ میں نے پچچلے چالیس برسوں میں جو کچھ دھندلا دھندلا دیکھا تھا وہ اب حالات کے دباؤ میں بالکل صاف دیکھر ہاہوں۔میں نے موجو دہ نظام تعلیم کے خلاف 1920 میں پرز ورالفاظ

> میں اظہار خیال کیا تھا اور اب کم ہی سہی لیکن حال اس کا موقع ملا ہے کہ سات صوبوں کے ………………………… پر اثر انداز ہو سکوں جو ملک کی جدوجہد آزادی میں ساتھ کا م کرنے والے اور ساتھ تکلیفیں اٹھانے والے رہے ہیں۔ اس موقع سے فائدہ اٹھا کر میں نے اس الزام کو کے تعلیم کا موجودہ طریقہ سرتا پا غلط ہے ثابت کرنے کا ایک شدید جذبہ محسوس کیا

" یہ بات شاید بہت کم افرادکو معلوم ہے کہ اس نصاب کی تر تیب کا کل کا معلی گڑ ھڑ ینگ کالج کے سپر دکیا گیا تھا اور اس کی تیاری کی سر براہی کی ذمہ داری سیدین صاحب کو دی گئی تھی ۔ حبیب الرحمن صاحب عبد العفور صاحب ، تد بر حسین صاحب اور قیصر حسین ذیدی صاحب سب نے جوٹیم ورک کیا دہ دیکھنے کے لائق تھا اور آخر کا راس اسکیم کی مقاصد تعلیمی

ڈ ھانچہ کی ترتیب کا خاکہ مرتب کر کے ذاکر صاحب کو پیش کر دیااور بیخا کہ اسی طرح عمل کی کسوٹی پر کتنے کے لئے پیش کر دیا گیا۔' ( ٹھ حلیم خان مقد مہذ کر سیدیں بحوالہ ڈاکٹر ریاض احمہ ۔مولنو گراف خواجہ علام الدین ) اس تعلیمی خاکے میں خود تعلیم کے ساتھ ساتھ خود کفالی پہلومضم رتھا۔ یہ تعلیم مفت اور لازمی ، سات سال کی ملک گیر پیانے پہ ہونی

چاہئے۔ اور اس کا ذریع تعلیم مادری زبان ہوگی۔ اس ساری مدت میں تعلیمی عمل کا مرکز ہاتھ کے سی سود مند کا م کوم مہارت کو ہونا چاہئے۔ تمام صلاحیتیں اور تمام تربیت جودی جانی ہے تعلیم کے ساتھ ساتھ مرکز می حرف سے مربوط ہونی چاہئے اور حرف کی انتخاب میں بچے کے ماحول کا خاص خیال رکھا جانا چاہئے۔ اس تعلیم کے در میان انگریز می ہندی پڑھائی جائے گی۔ منتخب حرفوں کی تعلیم اور مشق اس طرح ہوگی کہ بچہ کاریگر بن جائیں گے اور ایسی چیزیں بنانے لگیں جو استعال بھی ہوا ور اسکول کے اخراجات کے کچھ حصے کو پورا کرنے کے لئے انہیں بیچا بھی جاسکہ تجو پز شدہ حرفوں میں کٹائی ، بنائی ، گئے کا کا م کمڑی کا کام، با غرابی ۔ کچن گارڈ نگ اور کھیتی باڑی کے کام کی تجو پڑتھی حرفے کی تعلیم میکا سکی انداز سے ہیں بلکہ بندر تی دھیرے دھیرے بچے کے سابی شعور اور سائٹیف طریقہ کار سے ہوگا۔ حرف کی تعلیم میکا سکی انداز سے ہیں بلکہ بندر تی دھیرے دھیرے بی کے سابی کھی ہوا

تعلیم کا بیہ نیا نظر بیر سات صوبوں میں نافذ کرنے کی سعی کی گئی۔ کہیں زیادہ اور کہیں کم مقبولیت کے ساتھ نافذ العمل ہوا لیکن کچھ ہی دنوں بعد دوسری جنگ عظیم حیطر گئی اور اس کے بعد ہندوستان حیطوڑ وآندولن اور پھر پوری آزادی کی مانگ اور پھر آزادی کی حصول کی وجہ سے اس بیہ پوری طرح عمل درآمد نہ ہو سکا۔ کئی ماہرین تعلیم نے اس کی مخالفت بھی کی ۔ جامعہ ملیہ اسلامیہ اسکے استادوں کی ٹریزنگ کے لئے مرکز می حیثیت رکھتا تھا۔ کوٹھاری کمیشن کے آنے تک سیکسی نہ کسی طرح اسکولوں میں نافذ العمل رہالیکن کمیشن کی رپورٹ کے بعد اس کی مرکز می حیثیت ختم ہوگئی۔

2.3 دورجد پدمیں تعلیم (آزادی کے بعد)

Education during Modern Period (Post-Independent Era)

آزاد ملک کے وزیر اعظم پندٹ جواہر محل نہرونے جنوری 1948 میں وزیر تعلیم مولانا آزاد کے ذریعے بلائی گئی تعلیمی کانفرنس میں اظہار خیال کرتے ہوئے مولانا ابوالکلام آزاد نے کہاتھا کہ ''ہندوستان میں تعلیم کامنصوبہ بنانے کے لئے جب بھی کانفرنس بلائی گئی ہیں تو ان میں اصولی طور پر کچھ ترمیموں کے ساتھ مروجہ نظام کو باقی رکھنے کار جحان رہا ہے اب ایسانہیں ہونا چاہئے کہ ملک میں بڑی بڑی تبدیلیاں ہوئی ہیں اور تعلیمی نظام کو بھی ان کے ساتھ قدم سے قدم ملائے رکھنا چاہئے ۔ ابتعلیم کی ساری بنیا د بدل جانی چاہئے ۔

آپ جانتے ہیں کہ ہمارا آئین ہمیں اس بات کا حکانت دیتا ہے کہ سارے شہریوں کو ساجی ، معاشی اور سیاسی کیساں

انصاف ملےاظہار خیال، یقین، عقید بےاور عبادت کی آزادی ہواور مساوی حیثیت کے مواقع ملے تو ظاہر ہے کہ اس کے لئے شہریوں کو باشعور ہونا نہایت ضروری ہےاور شعور کی کنجی تعلیم ہے گویاکسی ملک کی تعمیر وترقی میں تعلیم کلیدی کردارادا کرتی ہے۔ ہارا آئین 26 جنوری 1949 کویاس ہوا (بن کرتیار ہوا)اور 26 جنوری 1950 کونافذ ہوا۔اوّل اس بات پر غوروخوض کیا گیا کہ مرکز می حکومت اورریاستوں کے درمیان تعلیمی ذمہ داریوں کی تقسیم کیسے ہو کیونکہ آئین تعلیم کے معاملات کو ریاستی فہرست میں رکھنے کی اجازت دیتا ہے جبکہ کچھ معاملات پر مرکز کو پالیسی بنانے اور نافذ کرنے کا بھی اختیار حاصل ہے۔ آ زادی کے وقت ہمارے ملک کی تعلیمی صورت حال بہت زیادہ بہتر نہیں تھی کیونکہ اس سے پہلے کی حکومت کو ملک کے عوام کی تعلیمی ترقی سے زیادہ شروکارنہیں تھا۔لیکن خوش قسمتی سے آزاد ہندوستان کو پہلا وزیر تعلیم ایساملا جس کی دوراندیشی نے بہت جلدی ہی تغلیمی مسائل پر بہت حد تک کنٹرول حاصل کرلیا اور آ زادی کے بعد فوری طور پراٹھائے گئے تعلیمی اقدامات بہت ہی مفیداور دوررس نتائج کے حامل ثابت ہوئے۔ آپ بہ بھی جانتے ہیں کہ آزادی کے بعد ہمارے ملک کی ھمہ جہت ترقی کے لئے پنج سالہ منصوبہ تیار کئے گئے۔ان منصوبوں میں بھی تعلیم کی فوری اور آنے والی ضرورتوں کا خاص خیال رکھا گیا سارجنٹ یلان میں کی گئی منصوبہ بندی کی بنیاد پر ریاستوں میں تعلیمی توسیع وتر قی کی اسکیمیں اپنائی اور مرکز میں وزارت تعلیم کے زیر انتظام سائنسی ، تکنیکی و تحقیقی میدان میں پیش رفت کے لئے منصوبہ تیار کئے۔ آزادی کے نور أبعد 51-50 کے درمیانی وقفے میں تعلیم کی طرف بہت زیادہ توجہ نہ دی جاسکی حالانکہ اس سے قبل ہی 1948 میں رادھا کرشنن کی صدارت میں ایک یو نیور شی ایجو کیشن کمیشن کا قیام ہوا۔ پہلے بنج سالہ منصوبہ (55-1951) میں تعلیمی ترقیوں کے لئے ایک سوانتر (169) کرداردئے مختص کئے گئے جس کی وجہ سے ابتدائی تعلیم کے زبر دست توسیع ہوئی (ترقی ہوئی) 1952 میں ڈاکٹر ککشمی سوامی مدلیا کی صدارت میں سکنڈری ایجو کیشن کمیشن قائم کیا گیا۔ 1953 میں یونیورٹی گرانٹس کمیشن کا قیام ہوا جس کی منظوری 1956 میں یو نیورسٹی گرانٹس کمیشن کے ایکٹ کے تحت ہوئی۔ بیسک تعلیم ،ساجی تعلیم اور تعلیم بالغاں وتعلیم نسواں پرخصوصی توجہ دی گئی۔ دوسرے پنچ سالہ منصوبہ 60-1956 میں تعلیمی کاموں کے لئے 275 کروڑ روپئے منظور کئے گئے جس سے پہلے منصوبہ میں شروع کی گئی اسکیموں کوجاری رکھتے ہوئے ان میں مزید توسیعے کی گئی۔ ثانوی تعلیم کی از سرنو تنظیم ہوئی اور آل انڈیا کا دُنسل آف سکنڈری ایجوکیشن کی بنیاد پر نیز ڈائر کٹریٹ آف ایکشٹنشن پروگرام آف سکنڈری ایجوکیشن قائم ہوا درایں اشتاں ٹکنیکل 

ذیل کے تعلیمی کمیشنوں ،کمیٹیوں ، پالیسیوں اور سفار شات کا مطالعہ: آ زاد کے فور اُبعد کے عہد میں ہوئی تعلیمی ترقیوں کا مطالعہ آپ نے کیا دوسرے پنج سالہ منصوبہ کے بعد سب سے بڑی تعلیمی تبریلی۔ 66-1964 کا قومی تعلیمی کمیش تھا جسے عرف عام میں کو تھاری کمیش کہا جاتا ہے۔ آزادی کے دقت اعلیٰ تعلیم داخلوں کی کل تعداد دولا کھینتس 233000 مرداور کل 23 ہزار عور توں کی تھی جبکہ قومی تعلیمی کمیشن کے دقت 66-1965 میں داخلہ لینے والے لڑکوں کی تعداد بڑھ کر 13 لاکھ 70 ہزارا ورلڑ کیوں کی تعداد 3 لاکھ 1 ہزار ہوگئی۔ اس سے آزادی کے فوری بعد کی تعلیمی ترقی کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ تکنیک کی زراعتی، میڈ یکل کی تعلیم میں بھی خاطر خواں تو سیح ہوئی۔ 1949 میں زراعت کے 15 کا لی خاص کے 35 کا لی اخبیر تک کے 23 کا کی اور تعلیم میں بھی خاطر خواں تو سیع ہوئی۔ کالی تصرف 5 کالی تصرف 1949 میں زراعت کے 15 کا لی مطلب کے 35 کا لی مانچیز تک کے 23 کا کی اور ٹکنولو جی کے صرف 5 کا لی تصرف 1949 میں زراعت کے 15 کا لی مطلب کے 35 کا لی مانچ میں بھی خاطر خواں تو سیع ہوئی۔ کا لی تصرف 1949 میں زراعت کے 15 کا کی مطلب کے 35 کا لی مانچیز تک کے 23 کا کی اور ثلیولو جی کے صرف 5 کا لی تصرف 1949 میں زراعت کے 15 کا کی مطلب کے 35 کا کی مانچیز تک کے 23 کا کی اور ثلیولو جی کے صرف 5 مانے میں خاطر خواں ترقی ہوئی۔ اس زمانے میں تعلیمی ترقی اور تو سیع کا ایک اچھا پہلو یہ تھا کہ دیہی اسکولوں اور لڑکیوں کی تعداد

1964-66 میں ملک کے باضابط قومی تعلیمی کمیش نے اپنی سفار شات پیش کی جس سے مستقبل میں تعلیمی ترقی ، تعلیمی مقاصد اور تعلیمی ڈائیور سیٹی کا پید چلتا ہے۔ ثانو کی اور اعلیٰ تعلیم کے معاط میں مرکز کی اسکولوں/ اداروں اور ریاستی اسکولوں/ اداروں کے درمیان ثانو کی اور اعلیٰ تعلیم کی سطح پر کچھ مسائل پر پیدا ہونے کی وجہ سے آئینی ترمیم کے ذریعے 70 کی دہائی میں تعلیم کو ریاستی فہرست سے مشتر کہ فہرست میں لایا گیا تا کہ اس مین پر تعلیمی دستواریوں پر قابو پایا جا سے۔ اسی طرح تعلیم پر کمیشن اور کمیٹیاں تو کٹی بنائی جاچی تعلیم کی سطح پر کچھ مسائل پر پیدا ہونے کی وجہ سے آئینی ترمیم کے ذریعے 70 کی دہائی میں تعلیم کو میٹیاں تو کٹی بنائی جاچی تھی تعلیم کی سطح پر کچھ مسائل پر پیدا ہونے کی وجہ سے آئینی ترمیم کے ذریعے 70 کی دہائی میں تعلیم کر میٹیاں تو کٹی بنائی جاچی تھی کی تعلیم کی سطح پر تعلیمی دستواریوں پر قابو پایا جا سے۔ اسی طرح تعلیم پر کمیشن اور کمیٹیاں تو کٹی بنائی جاچی تھی کی پلیسی بنانے کی سخت ضرورت محسوس ہور ہی تھی چنا نچہ 1986 میں نیشن پالیسی آن ایجو کی شن بنائی گئی اور اس کی ترقی اور کا میابی کا جائزہ لینے نے لئے ہر 5 سال کے بعد پر وگر ام آف ایکشن ( PoA) کی سے معنو حاصل کر لی جائی تی تاہم ہر دس سال کی بختیل ہر الحکے دس سال کی مصوبہ بنانی پر کی۔ اسی صمن میں ملک میں ابتدائی تعلیم کوتو سیچ، تر وین داور ترقی نے لئے گئی طرح کے منصوبہ بنانی پر کی۔ اسی صمن میں ملک میں ابتدائی تعلیم کوتو سیچ، عاصل کر لی جائی تی ترمی کی طرح کے منصوبہ بنا نی گئی تا کہ ہمہ گیر ابتدائی تعلیم کا ہدف حاصل کیا جا سے۔ ان میں م

سکنڈری ایجو کیشن کمیشن 1953 : ثانوی تعلیم، ابتدائی تعلیم اوراعالی تعلیم کے بچ کی مضبوط کڑی ہوتی ہے سی بھی ملک کے اعلیٰ تعلیم کی بہتر تروین کو لئے ثانوی تعلیم کا مضبوط ہونا اور ترقی یافتہ ہونا نہایت ضروری ہے۔ ہندوستان میں بھی یو نیور ٹی ایجو کیشن کمیشن کے قیام کے بعد سب سے پہلے ثانوی تعلیم پر توجہ دی گئی 1948 اور 1952 میں ڈاکٹر A.L. Mudalen کی صدارت میں سکنڈری

ایجویشن کمیشن مقرر کیا گیا جس نے 1953 میں اپنی رپورٹ پیش کی۔ بیر پورٹ آزاد ہندوستان میں سب سے پہلی اور اہم دستاو بیسی تحقی جاتی ہے جس میں ٹانو ی تعلیم کی تفکیل نو کے لئے بہت می سفار شات پیش کی کمیشن نے یہ سفارش کی کہ اسکو لی تعلیم کی مدت 12 سال سے گھٹا کر 11 سال کردینی چاہئے۔ بیا ندازہ لگایا گیا کہ 11 سال کی تحمیل کے وقت ہندوستان میں نو جوانوں کی عمر 17 سال کی ہوگی اور وہ نو جوان یو نیور سٹی کے درجات میں داخلہ لینے کے لئے ذہن اور جسمانی طور پر تیار ہوگا۔ اس سے پہلے اس منزل کی تعلیم کی تعلیم کی تعدید سان میں میں داخلہ لینے کے لئے ذہن اور جسمانی طور پر تیار مرنو تد رئیں کی بھی سفارش کی اور یہ وقل اور وہ نو جوان یو نیور سٹی کے درجات میں داخلہ لینے کے لئے ذہن اور جسمانی طور پر تیار کہ وگا۔ اس سے پہلے اس منزل کی تعلیم کے لئے 12 سال تک کا وقفہ درکار ہوتا تھا۔ کیشن کے نانو کی تعلیم کے نصاب کی از مرنو تد رئیں کی بھی سفارش کی اور بیوضاحت کی کہ تد رئیں میں اگر جد یداور بہتر طریقے استعمال کئے جائیں تو 13 سال کی تعلیم کی نصاب کی از کہ تعلیم کو 11 سال میں مکمل کیا جا سکتا ہے۔ اس کمیش کی سفارش کے مطابق ابتدائی تعلیم کی مدی 12 سال کی تو ہے۔ رکھا گیا تھا۔ جس کی مند رئیں کہ تعدار کی میں اگر جد یداور بہتر طریقے استعمال کئے جائیں تو 13 سال کی جائیں تو 13

- (i) ستین زبانیں مادری زبان، وفاقی زبان (ہندی)اورانگریزی جن بچوں کی مادری زبان ہندی تقی انہیں ہندی کے علاوہ کوئی دوسری ہندوستانی زبان پڑھنی تقی۔
  - (ii) ساجی علوم اور سائنسی علوم ، ریاضی کے ساتھ
  - (iii) اسکولوں میں تجویز کئے گئے حرفوں (کرافٹ) میں سے کوئی ایک حرفہ
- (iv) سات اضافی مضامین کی تجویز پیش کی گئی تھی جن میں سے کنہیں تین کا انتخاب کرنے کے لئے طلبا کو کہا گیا تھا۔ان مضامین میں ہیومنٹیس ،سائنس تکنیکل ، کمرشیل ،اگر یکلچرل ،فنون لطیفہاور ہوم سائنس کے مضامین شامل تھے۔

سکنڈری ایجو کیشن کمیشن نے اسانڈہ کے معاملے میں بھی کئی سفار شات پیش کئے جس میں ثانوی اسکولوں کے اسانڈہ کی نخوا ہیں Allowances ، ملازمت کی استفاد میں معارف کی عمر اور دوسری ملازمت کے شرطوں کو بہتر بنانے کی سفارش کی تا کہ زیادہ سے زیادہ قابل افراد کو تعلیم کے شعبے میں لایا جا سکے اور ثانوی تعلیم کو بہتر بنایا جا سکے۔ کمیشن نے دیہی اور شہری معاشی ترقی کے لئے ثانوی تعلیم سے فراغت حاصل کرنے والے نوجوانوں کو تکنیکی و پیشہ ورانہ تعلیم رہنے کے لئے سفارش کی ۔ بیسفارش ثانوی تعلیم کے تبکی اور ثانوی تعلیم کر میں کہتر بنایا جا سکے۔

کوٹھاری کمیشن 66-1964 ہندوستان کے تعلیمی تاریخ میں سب سے جامع اور مفصل تعلیمی دستاویز جسے عرف عام میں کوٹھاری کمیشن کہتے ہیں ہندوستان کے تعلیمی تاریخ میں سب سے جامع اور مفصل تعلیمی دستاویز جسے عرف عام میں کوٹھاری کمیشن کہتے ہیں 1964-66 میں پیش کیا گیا کہ اس تعلیمی کمیشن میں آزادی کے بعد ہوئی تعلیمی تر قیوں کا جائزہ اس مستقل کی تر تی کے لئے لائحہ عمل کی سفارش شامل تھی مشہور ماہر تعلیمی ڈاکٹر ڈی۔ ایس کوٹھاری کو حکومت ہند نے اس کا صدر نشیں مقرر کیا۔ یہ اصل میں تعلیم پر قومی تر تی کا ایک تاریخ ساز دستاویز تھا۔ اس سے قبل یو نیورٹی ایجوکیشن کمیشن اور سکنڈری ایجوکیشن کی طرح اس کے حدود متعین پیدا کئے گئے تھے پور نے تعلیمی نظام میں تھی اور تبدیلی کی ضرورت تھی جو ملک میں انسانی مسائل سماجی فلاح و بہبود اور معاشر تی تر تی اور تعلیم سے مختلف شعبوں جزل ایجوکیشن ، سائنسی تعلیم ، تکنیکی تعلیم ، اسما تذہ کی تر ہیت ، پروفیشنل و دو کی تعلیم نے زبانوں کی تعلیم درج فہرست اور تمان اور سان ترہ کی تر ہیت ، پروفیشنل و دوکیشن کا ایک جامع نصب العین کوٹھاری کمیشن کی طرف سے پیش کیا گیا۔ حکومت ہند کے قرار داد دی تھی ہو ملک میں انسانی مسائل ساجی فلاح و بہبود اور معاشر تی نہ کستان ہو کی خوانین کی تعلیم نے زبانوں کی تعلیم درج فہرست اور تائل اور ساج میں تجھر رہولوں سے لیے تعلیم ، خوانیں نے کھی تھی تو ملک میں تر تی کا ایک جامع نصب العین

مورخه 14 جولائی 1964 - کوڈاکٹر کوٹھاری کی صدارت میں 17 حجر کمیٹی نے اس کا کام شروع کیا۔

قومی تعلیمی کمیش یا کو تھاری کمیش کے ذریعہ پیش کئے جانے والے تعلیمی اصلاح اور نصب العین کا اس کے پہلے جملے سے ہی پیشہ چلتا ہے کہ'' ہندوستان کی تقریر اسلے کلاس روم میں ککھی جا رہی ہے' یہ صرف کہنے کی بات نہیں تھی بلکہ موجودہ ہندوستان کی تعلیمی ترقی تکنیکی اور پیشہ ورانہ تعلیم کی ترقی مختلف طرح کے تحقیقی ترقی ، انسانی وسائل کی ترقی ، اور ایک بے پناہ ابتدائی، ثانوی، اعلیٰ ثانوی، اینٹر رگر یجویٹ اور پوسٹ گر یجویٹ یو نیورسٹیوں کی تعداد میں اضافہ، کو تھاری کی سفار شار را حون ملت ہے کو تھاری کمیش نے جن تین نہایت ضروری زکات پر کی نشاند ہی کی ان میں قومی ترقی کے پروگرام میں تعلیم کے رول کا از سرنو جائزہ الیا جانا، مناسب کر داراد اکرنے کے لئے موجودہ نظام تعلیم میں ضرورت کے مطابق

کرنااوراسی بنیاد پرتعلیمی ترقی کا پروگرام تر تنیب دینااور پوری قوت اور تم الوے کے ساتھاس پروگرام کوملی جامع پہنانا۔ کوٹھاری کمیشن کے مقاصد میں سماجی اقتسادی اورتحدی تبدیلیوں کے لئے تعلیم کو می<sup>ر</sup>یثیت الہ کاراستعال کرنے کی بات کہی گئی۔ تا کہ عوام معیارزندگی اوران کی خواہشات اورضروریات کے مطابق ڈ ھالنے کی کوشش کی جائے۔ تباہی تعلیم سماجی

ورک ایکسپر سینٹ کے ذرایعہ پیشہ ورانہ زراعت، انڈسٹری اور ٹکنولوجی کے تعلیم وتر بیت میں معنوبیت پیدا کی جائے۔ ثانوی تعلیم کو ہڑے پیانے پر پیشہ ورانہ بنایا جائے۔اعلیٰ تعلیم میں زراعت اور تندیکی تعلیم کواہمیت دی جائے۔تعلیم س ساجی افادیت اور Sustainable development کا کام لیتے ہوئے ایک مشتر کہ تعلیمی نظام قائم کیا جائے، تمام طالب علموں کے لئے تعلیم کی ہرسطح پر ساجی خدمت (Social Work) کولازمی کراردیا جائے۔پرائمری سطح کی تعلیم میں ساجی خدمت کو بنیا دی تعلیم کے اسکیم سے جوڑ اجانا چا ہے۔ ثانوی

تعلیم اوراعلی ٹانوی سطح کی تعلیم میں تمیں دن (30) اور میں دن (20) کے لئے سابق خدمات کے لئے پروگرام تر تیب دیا جانا چاہئے۔ DU اور PG پر Fl بی خدمت کے وقفے کو (60) دن تک تو سیچ کرد ینا جانا چاہئے۔ تمام تعلیمی ادارہ کو سابق خدمت اور کمیونیٹی سروس کے پروگرام کا انعقاد کرنا چاہئے۔ موجودہ NSS کے اسمیم کی تو سیچ کی جانی چاہئے۔ منا سب لسانی پالیسی اپنا کرتو می سیچ بی کو فرو ٹی دیا جانا چاہئے۔ مادری زبان کو تعلیم کا ذریعہ ہونا چا ہے۔ علاقائی زبانوں میں بھی نصاب لسانی پالیسی مونی چاہئے۔ اس ضمن میں سائن تعلیم اور سائنسی نصاب کو بالخصوص ذہن میں رکھنا چاہئے۔ نئی نئی ایجادات کو ترجمہ کے ذریعہ علاقائی زبانوں میں نصابی کتا ہوں میں شامل کیا جانا چاہئے۔ قومی اداروں کے لئے فی الوقت انگریز ی زبان کو بی ذریعی طور پر استعال کیا جانا چاہتے۔ اور آہ ستہ تعلیم اور سائنسی نصاب کو بالخصوص ذہن میں رکھنا چاہئے۔ نئی نئی ایجادات کو ترجمہ کے ذریعہ انتظام میں استعال کیا جانا چاہتے۔ اور آہ ستہ آہ سندی کو اس کی جگہ لینی چاہتے۔ نئی نئی ایون کا توں کو مہاں کے انتظام میں استعال کیا جانا چاہتے۔ اور آہ ستہ آہ سندی کو اس کی جگہ لینی چاہتے۔ ختی نئی ایوں ایں کو بی ذا نوں کو مہاں کے مور پر استعال کیا جانا چاہتے۔ اور آہ ستہ آہ سندین کا اسکو کی سطح سے ہی میں ہونا چاہتے۔ فری زبان کو بی ذا نوں کو مہاں کے انتظام میں استعال کیا جانا چاہتے۔ اور آہ ستہ آہ سندی کو اس کی جگہ لینی چاہتے۔ محکم میں الاقوامی زبانوں کو مہاں کے انتظام میں استعال کیا جانا چاہتے جائی میں ہی زبان ہندی کو اس کی جگہ لینی چاہتے۔ میں ہونا چاہتے۔ میں الاقوامی زبانوں کو مہاں کے انتظام میں استعال کیا جانا چاہتے جائی ہے تک میں نالاتوا می سطح پر تیں کا اندوں کی خدر ایں کی جائی آرٹ (اد ب درس آغاز دندر ایں میں شامل کر سے دوسلہ اور ان کی تدر لیں کا اسکو لی سطح سے ہی ہوں ہو ہو ہے تا کہ بین الاقوا می سطح پر تر اور کی جائی آرٹ (اد ب جوری اقد اراور ما حولیاتی تحفظ کی تربیت بھی کم ومیش تمام طلبا کو بہم پہنچانی چاہئے۔ کو تھاری کمیشن کے اسانڈ ہ کے صلاحیت ، قابلیت انگی پیشہ وارا نہ تربیت اور سروس کے معیار کو بلند کیا جانا چاہئے۔ سروس کنڈیشن میں شخواہ (Pension کو Netirement Benefit ، allowances (Pay Scale کو Pension کو نافذ کر کے اسانڈ ہ کے لسما جی معیار کو بلند کیا جانا چاہئے تا کہ درس و تد ریس کے پینے کی طرف کی نسل کا رجحان بڑھے کو تھاری میشن نے یو نیورٹی سطح ، اسکولی سطح ، پر تخوا ہوں کی الگ اسکیل ، ترقی کے مواقع (Promotion) ٹیچر بہود فنڈ ، اور معیار زندگی کے مطابق Retirement allowances کی عربہ 60 سال ہو نی چاہتے جس کی تو سینے 65 سال تک سبکہ ورش ہو نی چاہئے۔

اسا تذه س تر تیب کو یو نیورش کی تعلیمی زندگی کا الوٹ حصہ بنایا جانا چا ہے ۔کوٹھاری کمیش نے مختلف سطح کی اسا تذہ ک تربیتی پروگرام ۔ مثلاً بیک ٹریذنگ، MA (Education، M.P.Ed، B.P.Ed، B.P.Ed، اور (Education شروع کرنے سفارش کی تھی ۔ منتخب یو نیورسٹیوں کو ہدایات جاری کی گئی کہ ان کے پاس اسکول آف ایجوکیشن ہونا چا ہے ۔ کوٹھاری کمیشن نے تعلیمی ترقی کے ہر ہر پہلو پتفصیلی طور کی اور اس کے تمام پہلوؤں کا جائزہ لے کر سفارشات پیش کی ۔تعلیمی معیار، داخلہ، تعلیمی مواقع، نصاب اسکول، اسکو لی انتظامیہ، ابتدائی تعلیم، مان تو یا تعلیم سائنس و گمنا لو جی ، زرعی تعلیم اور طبی تعلیم اور ایجوکیشنل مینجہنٹ جیسے تعلیمی مسائل پر سیر حاصل بحث کر کے کومت کو سفارشات پیش کی ۔

قومىتعلىمى ياليسى - 1986. NPE

انفرادی سابتی، معاشی اور سائنسی وتکنیکی تر قیاں تعلیم کی مرجون منت ہیں۔لیکن جیسے جیسے ان کوصورت حال اور مانگ میں تبدیلی ہوتی ہے۔ تعلیم اور تعلیمی انتظام میں بھی تنوع پیدا ہونا چاہئے تا کہ بدلتے ہوئے زمانے اور مانگ کا پھر دے سکیں۔ آپ پڑھ چکے ہیں کہ 66-1964 میں پہلی بارایک جامع تعلیمی کمیشن نے اپنی بہت ہی وسیع اور متنوع سفار شات پیش کی تاہم سائنسی، سابتی، سیاسی اور آبادی میں اضافے کی تبدیلی کے ساتھ ساتھ صرورت اس بات کی تھی کہ ہما پی تعلیمی پالیسی میں

5 میں ہی پر چکی تھی۔ جب حکومت ہند نے تعلیم پرنٹی پالیسی تیار کرنے کا اعلان کیا تھا۔ اس نٹی تعلیمی پالیسی کے مسودے کو 1986 کے بجٹ اجلاس میں پارلیمنٹ میں پیش کیا گیا اور اس پر کافی بحث وتمبیز کے بعدا سے آخری شکل دے دی گئی اور بالآخر اسے ملی جامہ پہنایا گیا۔نٹی تعلیمی پالیسی کے مطابق ہر فرد کے ہمہ جیت ترقی کے لئے تعلیم بنیا دی حیثیت کی حامل ہے۔

تعلیم ہی معاشیات، اقتصادیات کی مختلف سطحوں کے لئے انسانی وسائل تیار کرتی ہے۔ تعلیم ہی تحقیق وترقی کی بنیا د ہے جس سے بالآخر قومی خود کفالت ، Sovereignity قومی تعلیمی پالیسی نے تعلیم پر اخراجات کوالیں سرمایہ کاری سے تعبیر کیا جو حال اور سنتقبل دونوں کو سنوارتی ہے۔ لہذ اتعلیم کی بنیا د آئین کے ان اصولوں پر ہونا چاہئے جس کے ذریعے کسی بھی سطح کے، خطے کے اورنگ ونسل کے طلبا کو بلالحاظ مذہب وملت ، ذات پات ، جنس اور خطے اور علاقے کی بنیا د پر اتحامی مواقع میسر ہونا چاہئے۔ سرکاران مقاصد کے حصول کے لئے مناسب رقم موثر ڈھنگ سے ترچ کریں گے ، مشتر کہ اسکو لی نظام قلام کرنے کے لئے بھی مناسب اقد امات کئے جائیں گے جس سے متعلق 1968 کی تعلیمی یا لیسی نے بھی سفارش کی تھی

فلام سر محیط میں میں ایک ہی نظام تعلیم 3+2 + 10 رائج ہوگا۔ اسکولی سطح کوس (10) سالہ تعلیم پانچ (5) سالہ بچر ے ملک میں ایک ہی نظام تعلیم 3+2 + 10 رائج ہوگا۔ اسکولی سطح کوس (10) سالہ تعلیم پانچ (5) سالہ ابتدائی، 3 ( تین) سالہ اعلی ابتدائی اور دو (2) سالہ ہائی اسکول پر منتشم کیا جائے گا۔ قومی تعلیمی پالیسی کے مطابق ایک ایسا بنیادی قومی نصاب کا خاکہ تیار کیا جانا چاہئے جو عمومی طور پر مشتر کہ ہواور بعد اعضا لچک دار ہوں تا کہ ضرورت کے مطابق اس میں تبدیلی لائی جا سکے مشترک بنیادی نصاب کے حصہ میں تحرک آزادی کی تاریخ، آئینی اور بشری ذمہ داریاں اور قومی تحض کو فروغ دینے والے مضامین شامل ہو نگے۔ اس نصاب کے مضامین میں اقد ار، مشترک قومی ور ثم مثاوات، جمہوریت، سیکولرزم، جنسی مساوات ماحولیات کا شخط اور سان کے مضامین میں اقد ار، مشترک قومی ور ثم مثاوات، جمہوریت، ہوگا۔

عالمی پیانے پر ہور ہی تبدیلیاں اور بین الاقوامی روابط عالمی بھائی جارااور Sustainable development کے لئے نصاب میں مضامین شامل ہوں اورانسانی مساوات کوتر جبح دینے والے جذبے کو ہیدار کیا جانا جا بیٹے۔

ے سے ساب یں صابی میں میں اوں، دور سال سادہ کے دریں دیے دہتے ہوتے دریوریں جاب پی جب تعلیم کے ہرمر حلے کا معیار متعین ہونا چا ہے اور چونکہ ملک کے مختلف حصوں کی سماجی ، مذہبی ، تاریخی اور ثدنی ، ور ثاالگ الگ ہیں اس لئے ان خطوں اور علاقوں میں ان کے اپنے مزاج کے مطابق مضامین شامل ہونا چا ہے تا کہ قومی ہم آ ہنگی کا فروغ ممکن اور مانگ ہو سکے۔

قومی سطح پرایک قومی زبان کا فروغ ہونا چاہئے۔اورا۔۔۔رابطے کی زبان کے طور پر فروغ دیاجانا چاہئے اس میں ترجمہ عمومی طور پراعلیٰ تعلیم اور خصوصی طور پر سائنسی و تکنیکی تعلیم کے طلبا کو ملک کے ایک خطے سے دوسرے خطے میں منتقلی کو آسان بتانے کے لئے اقدامات کئے جائیں۔ اور طلبا کی مطلوبہ قابلیت کی بنیاد پر ملک کے ہر حصے میں ہر معیار کے یو نیورسٹیوں/ اداروں میں تعلیم حاصل کرنے اور ایک دوسرے میں انٹر چینچ کی سہولت بھی حاصل ہونی چاہئے۔تعلیم تحقیق اور یوجی سی (UGC)، AICTE اور ICAR اور MCI اور MCI جیسے معروف اور معزز اداروں کومزید متحکم کیا جانا چاہئے تا کہ قومی سطح پر نظام تعلیم کوا شوار کرنے میں مدد ملے۔ مذکورہ اداروں کے ساتھ NUEPA، NCERT اور International Institute of Science & Technology اور تعلیم کو آپس میں اشتراک کے ذریعے مختلف ساجی، سائنسی اور تکنیکی شعبہ میں شخصیق کو بڑھاوادینا جاہئے۔

قو می تعلیمی پالیسی نے تعلیم میں سابتی مساوات ، خواتین کی تعلیم درج فہرست اور قبائل زانوں کی تعلیم دیگر پس ماندہ طبقہ اور علاقوں کی تعلیم ، اقلیتوں کی تعلیم ، معز ور لوگوں کی تعلیم اور تعلیم بالغان پر بھی محتلف نکات کے ذریعے اپنی سفارش پیش کی ہے۔ اس پالیسی نے تعلیم کی محتلف سطحوں کی تنظیم نو مثلاً ابتدائی ، ثانو می اور اعلیٰ ثانو می تعلیموں کی تنظیم نو کی سفارش پیش کی ہے۔ طفل مرکوز تعلیمی روید پر زور دینے اور جسمانی سز اکو ختم کئے جانے کی سفارش کی تھی۔ اسکولوں کے بھی سطحوں پر انفرا اسٹر کچر اس پالیسی نے تعلیم کو روید پر زور دینے اور جسمانی سز اکو ختم کئے جانے کی سفارش کی تھی۔ اسکولوں کے بھی سطحوں پر انفرا اسٹر کچر ان پالیسی زیعلیم کو رہتر ڈھنگ سے نافذ کرنے کی بھی سفارش کی ہے۔ یہیم رسی تعلیم ، پیشہ دورانہ تعلیم ، دھی یو نیورسٹیاں اصلاتی تعلیم کو ، ہتر ڈھنگ سے نافذ کرنے کی بھی سفارش کی ہے۔ یہیم رسی تعلیم ، پیشہ دورانہ تعلیم ، دھی یو نیورسٹیاں سفارش سطح پر محتلی سے نافذ کرنے کی بھی سفارش کی ہے۔ یہیم رسی تعلیم ، پیشہ دورانہ تعلیم ، دھی یو نیورسٹیاں سفارش سطح پر محتلی سے نافذ کرنے کی بھی سفارش کی ہے۔ تعلیمی پالیسی نے تعلیمی ان طام میں ہر سطح قو می ، ریا سی ا سفارش سطح پر محتلیم سے نافذ کرنے کی بھی سفارش کی ہے۔ تعلیمی پالیسی نے تعلیمی ان طام میں ہر سطح قو می ، ریا سی اور ان میں تعلیم کو ، تمان کی در نے کی بھی سفارش کی ہے۔ تعلیمی پالیسی نے تعلیم میں ایک کے ای اور ای اور مثل کا 6 (چھ) فیصدی تعلیم پر خرچ کیا جائے اور ایسا آٹھو یں پڑیں الد منصوبہ میں کر کے دکھایا بھی گیا ، ایر انفرض علیم کی کھی ملک کے ہو فر دکھیلیم سر ہو سطح ہی میں ہو سکی ہو کی جامع پالیسی بنائی تا کہ 20 میں دی آغاز میں ملک کے ہو فر دکھیلی سروں سکی۔

رام مورتى - 1990 Review

NPE کے NPE کے NPE کے معلان کے بعد اس کے ہر پانچ سال میں اس کے کامیابیوں اور NPE کے 1986 کے NPE کی تجویز پیش کی گئی تھی درایں اسنا سیاس سطح پر تبدیلی اور حکومت کی Triplementation کا جائزہ لینے کے لئے PoA کی تجویز پیش کی گئی تھی درایں اسنا سیاس سطح پر تبدیلی اور حکومت کی تبدیلی کی وجہ سے اس پالیسی میں تبدیلی کی مانگ کی گئی۔موجودہ وزیر اعظم مسٹر NP. Singh نے اس مانگ کو سامنے رکھتے ہوئے سری رام مورتی کی صدارت میں 1980 میں، قومی تعلیمی پالیسی 1986 کو NP. نے اس مانگ کو سامنے برایل کی تبدیلی کی وجہ سے اس پالیسی میں تبدیلی کی مانگ کی گئی۔موجودہ وزیر اعظم مسٹر NP. Singh نے اس مانگ کو سامنے رکھتے ہوئے سری رام مورتی کی صدارت میں 1990 میں، قومی تعلیمی پالیسی 1986 کو NP. نے اس مانگ کو سامنے برایل کی تبدیلی کی وجہ سے اس پالیسی میں تبدیلی کی مانگ کی گئی۔موجودہ وزیر اعظم مسٹر 1986 کو NP. نے اس مانگ کو سامنے بریلی کی وجہ سے اس پالیسی میں تبدیلی کی مانگ کی گئی۔موجودہ وزیر اعظم مسٹر 1986 کو NP. نے اس مانگ کو سامنے رکھتے ہوئے سری رام مورتی کی صدارت میں 1990 میں، قومی تعلیمی پالیسی 1986 کو NP. نے اس مانگ کو تو دیلی کی مانگ کی تبدیلی کی موجودہ وزیر اعظم مسٹر 1986 کو معالی کی توں ہے تبدیلی کی تبدیلی کی تبدیلی کی توں کی توں ہے توں ہوں کے تبدیلی کی توں ہوں کی توں ہوں کے توں کی توں کی توں کے توں کی توں ہوں کی توں کی تو

"Towards an Enlightend and Human Society" کے نام سے 26 دسمبر 1990 کواپنی رپورٹ سونچی۔ اس نے اپنی رپورٹ میں ملک بھر میں تمدنی، اقدار کے تنزلی کی بات کی اور خطرات خلاہر کئے کہ یہ روبیۃ لیمی اداروں کے لئے ٹھیک نہیں ہے۔ Review Committee نیشنل پالیسی آن ایجو کیشن NPE 1986 کی پیش کردہ تعلیمی پالیسی پر چند موزوں review کئے تھے۔ جس میں چند مشورے اس طرح تھے کہ:

ہوئے بیہ کہا کہ اعلیٰ تعلیم کا پوری طرح Evaluation (جائزہ) لیا جانا چاہئے۔ یو نیورسٹیوں کی خود مختاری کی حفاظت کی جانی چاہئے ۔ یو نیورسٹی اور تعلیمی اداروں میں Excellence کا لین دین ہونا چاہئے۔ اعلیٰ تعلیم میں گوڈ گور نینس Good Governance کے زمرے میں شفافیت ہونی چاہئے۔ صنعتی اداروں اور اقتصادی اداروں میں تال میل ہونا چاہئے۔ پورے ہندوستان کے تعلیمی اداروں کا قومی سطح پر Botabase تیار کیا جانا چاہئے۔ اور نیشن ایجویشن لرینوبل کو قائم کیا جانا چاہئے۔ نیز CBSE کے متعلق مزید فکر وقع تیں جانا چاہئے اور نیشن ریسرچ فاؤنڈ یشن کی بنیاد ڈالنی چاہئے۔ اس کمیٹی کی سفارش کے مطابق CBSE کے متعلق مزید فکر وقعیق کیا جانا چاہئے اور نیشن کی بنیاد ڈالنی چاہئے۔ اس کمیٹی کی سفارش کے مطابق NCHER میں چر پرین کے علاوہ 7 ممبران ہو نگے۔ چیر پرین اور بورڈ کے ممبران کا انتخاب ملک کے وزیر اعظم، پارلیمنٹ میں Opposition leader (جذب اختلاف کا رہنما) اور عدالت عالیہ کا چیف جسٹس

#### something to be add

# 2.4 ہندوستانی مفکرین(Educational Thinkers) 2.4.2 رابندرناتھ ٹیگور 2.4.2 سری آروبندد گھوش 2.4.3 موہن داس کر مچند کا ندھی 2.4.5 سرسیداحمد خان 2.4.5 مولا نا ابوال کلام آزاد

2.4.1 رابندرناتھ ٹیگور (Rabindranath Tagore) (1861-1941) حیات وخدمات وشو کدی را بندر ناتھ ٹیگور 9 مرمنی 1861ء میں بنگال (کولکانہ) کے ایک تعلیم یافتہ اور مہذب خاندان میں پیدا ہوئے۔انکےوالد کا نام دیویندر ناتھ ٹیگور تھا جو کہ ایک مالداراور مذہبی شخص تھے۔ٹیگور کواسکول نہیں بھیجا گیا۔ 1913ء میں ایپنے مجموعہ کلام'' گیتا نجلی'' کے لئے ادب کا نوبل انعام (Nobel Prize) حاصل کیا۔ 1921ء میں ٹیگور نے شانتی تکیین نے قریب وشوا بھارتی یونیور شی قائم کی جو کہ اب ایک سنٹرل یونیور شی ہے۔ 1941ء میں ٹیگور نے شانتی تکیین نے قریب وشوا بھارتی یونیور شی قائم کی جو کہ اب ایک سنٹرل یونیور شی ہے۔ مال کیا۔ 1941ء میں ٹیگور نے شانتی تکلیدن کے قریب وشوا بھارتی یونیور شی قائم کی جو کہ اب ایک سنٹرل یونیور شی ہے۔ معام کی 1943ء میں ٹیگور نے شانتی تکھی و اور بر کی خدمت کی اور ہندوستان کو ایک نئی فکر اور نئی فہت عطا کی۔ٹیگور

> مُیگور کے مطابق تعلیم کے مقاصد: مُیگور کے مطابق تعلیم کے مقاصد مندرجہ ذیل ہونا چاہئے۔ ۱۔ جسمانی نشوونما کا مقصد ۲۔ ذہنی نشوونما کا مقصد ۳۔ زندگی اور تعلیم کے در میان ہم آہنگی ۵۔ ذہن اور روح کی آزادی کا مقصد ۲۔ بین الاقوامی جذبے کی نشوونما کا مقصد

## ميكور كے مطابق تعليم كانصاب:

ٹیگور سے مطابق نصاب کوا تناوسیج ہونا چاہئے کہ وہ بچے کی شخصیت سے تمام پہلوؤں کی متوازن نشو ونما کر سکے۔مطلب انسان کے روحانی اور سماجی پہلوؤں کی نشو دنما ہو سکے۔اس لئے ٹیگور نے نصاب میں مذہب، اخلا قیات، سائنس، سماجی مطالعہ ودیگر مختلف فنون کو شامل کی بات کہی۔ٹیگور طلباء میں تعاون، سماجی زمہ داریوں کی لئے سماجیانہ بے نشو دنما سے طلباء کے اندر خود اظہار کی صلاحیت کو پیدا کرتے بھی اہمیت دی، اس کے علاوہ موسیقی، دستکاری کو بھی شامل کریں کے ملاکر ہم میہ کہہ سکتے ہیں کہ انہوں نے تعلیم کے نصاب میں مذہب، اخلاقیات، زبانیں، ریاضی، سائنس، جغرافیہ، تاریخ وغیرہ مضامین کے ساتھ ساتھ سے سرو

79

میگور سے مطابق نظم وضبط: ٹیگور طلباء کے اندرنظم وضبط چاہتے تھے لیکن وہ مغلوبیت کے اصول کے قائل نہیں تھے اور بچے کو پوری آزادی دینے اور اس کے ساتھ ہمدردانہ رویہ رکھنے کی وکالت کرتے تھے۔جس سے ان کے اندرخودنظم وضبط پیدا ہو۔ ٹیگور نے نظم وضبط کے معنی کو واضح کرتے ہوئے لکھا ہے۔حقیقی نظم وضبط کا مطلب غیر مطلوبہ سمت میں نشو ونما سے حفاظت یے نظم وضبط کی اس کیفیت میں رہنا چھوٹے بچوں کے لئے زیادہ خوشحالی دینے والا ہے۔ بیان کے کمل نشو ونما میں مدرکرتا ہے۔

ٹیگور کے مطابق اسا تذہ کا کردار: ٹیگور پور نے تعلیمی عمل میں اسا تذہ کو بہت اہمیت دیتے تھے۔انہوں نے اسا تذہ کی مثال ایک ایسی شمع کے طور پر دیا ہے، جس کا کام ہے دوسری شمع کوروشن کرنا۔وہ یہ بھی چاہتے تھے کہ اسا تذہ صرف مختلف اطلاعات سے طلباء کولا دکر ہی اپنے فرائض کو پورا نہ مان لیس بلکہ اسے زندگی کے مختلف تجربات کے ساتھ منسلک کر کے علم دین اور تمام مواقع پراس کی صحیح رہنمائی کریں۔

امتحانی سوالات کانمونه Model Questions for Exams

## **Essay Type Questions**

- (3) ٹیگورکاتعلیمی فلسفہ کیا ہے

ٹیگور کی تعلیمی فکر کن اقدار پرشتمل ہے وضاحت سیجیے۔ (7)

#### Short Question

Objective Type Question

- (1) ٹیگور کے مطابق تعلیم .....میں دی جائے۔
- (2) ٹیگور......ماحول پیند کرتے تھے۔ (جہ) مٹا براتولد س
- (3) ٹیگورکاتعلیم کے ...... میدانوں (Areas) میں تعاون رہا۔
  - (6) ٹیگورکونوبل انعام..... سال میں حاصل ہوا۔

2.4.2 سرى آربندوگھوش (Sri Aurobindo Ghosh)

(1872-1950)

سری آروبند و گھوش 15 را گست 1872 ، کوکولکا تہ میں پیدا ہوئے ، ان کے والد کا نام کر شناد هن گھوش تھا۔ وہ بنگال ک رنگ پور میں اسٹنٹ سرجن تصاور بر ہمو سماج کے رکن بھی رہے تھے۔ 1879 ، میں ساراخا ندان انگلستان منتقل ہو گیا اور وہاں وہ 14 سال تک مقیم رہے۔ 100 کا داخلہ امتحان پاس کرنے کے باوجود وہ اس کورس سے اچاٹ ہو گئے اور 1893 میں ہندوستان لوٹ گئے۔ 1906 ، میں وہ بنگال آ گئے اور ایک سیاسی پارٹی میں شامل ہو گئے اور جدو جہد آزادی کا حصہ بن گئے اس دوران انہیں جیل بھی جانا پڑا، علی پور جیل میں قید کے دوران انہوں نے یو گا کی پریکش کی اور سیبی سے ان کی روحانی زندگی کا آغاز ہوا۔ سری آروبند و یونانی ، لا طینی ، جرمن ، انگریز ی سنسکرت کے علاوہ کئی زبانیں جانے تھے۔ 1950 میں ان کا انتقال

80

لازمى تعليم (Integral Education)

آروبندو کے مطابق صحیح تعلیم صرف روحانی ہی نہیں بلکہ جسمانی ،اہمیت کی حامل اور خور وفکر پر پنی ہونی چا ہے۔او پر بیان کیے پانچ تعلیمی اجزاء ہی کو Integral Education یعنی لازمی تعلیم کا نام دیا گیا ہے۔ یہاں وہ تعلیم ہے جو کمل ہے، ایکدوسرے کے لیے لازم وملز دم ہے اور آخرزندگی تک جاری رہتی ہے۔ بیتعلیم نہ صرف انفر ادی ارتفا کے لیے کار آمد ہے بلکہ ملک وقوم اور ساری انسانیت کے لیے بھی مفید ہے تعلیم کا قطعی مقصد تمام انسانیت کا ارتفاء ہے اور اس اور خور کو کم سے جو کمل ہے، میں وحدت نشو دنما کا اہم اصول ہے۔ تعلیم کا بناوی مقصد انسان بنانا ہے پہلے ایک آدمی اس کی اسکیم میں کثرت رکن ہے اور پھرخود کی طرف لوٹ آئے۔ انسان 1 شہر کی افرد۔

تعليم مح مقاصد (Aims of Education) 1۔ تعليم ماڈرن زندگی کی ضروریات کے مطابق ہو۔ آرو بندونے ایسی تعليم پرزور دیا جو عصری ماحول سے مطابقت رکھنے والی ہواور جو ماڈرن زندگی کی ضروریات کو پر کرنے کے قابل ہو یعنی تعلیم فر دکوا کی حرکیاتی شہری بنائے جو موجودہ حالات پیچیدہ مسائل کوحل کریں گے۔اسی طرح جسمانی تعلیم ،صحت ، جسمانی پاکی کی طرف بھی خاص توجہ دینا چاہتے تھے کیونکہ اسکے بغیر روحانی ترقی ممکن نہیں ہوتی۔

2۔ دوسرامتصد حواس خمسہ کی ٹریننگ دینا ہے۔ بولنا،سننا، چھونا، سو کھنا اور چکھنا اس کی ٹریننگ اسی وقت ہو سکتی ہے جبکہ چتہ (Chitta)، شعور (Mind) اور مانس (Manas) پاک وصاف ہوں۔ چنانچ تعلیم کے ذریعہ حواس خمسہ کی پا ک حاصل کی جائے۔

3۔ تیسرا اہم تعلیمی مقصد اخلاقی تعلیم ہے۔ آروبندو کا ماننا تھا کہ اخلاق اور جذبات کی ترقی کے بغیر صرف ذہنی ترقی انسانیت کے لیے نقصاندہ ہے۔ایک بچہ کے دل کواس طرح بنایا جائے کہ وہ تمام بنی نوع انسان سے بیحد محبت کرے۔ ہمدردی رکھے اور خلوص سے پیش آئے اسی کواخلاقی ترقی کہتے ہیں۔ یہاں ٹیچیز کا رول اہم ہے جوابیخ طلبا کے لیے مثال بنیں تا کہ بچے ان کو دیکھے کران کی نقل کریں اور بہترین اخلاق وکر دار کا نہونہ بنیں۔

4۔ « زنمی ترقی۔ یہاں دنمی ترقی سے مرادتمام دنمی شعبہ جات کی تعلیم کے ذریعہ ترقی کومکن بنانا جیسے کہ یا دداشت ،سوچ ،غور ، سمجھداری تخیل اور فرق وامتیا زکی تمیز پیدا کرنا۔

5۔ شعوری تعلیم ۔ شعور بیدار کرنے کے لیے تعلیم کا سہارالینا نہایت ضروری ہے آ روبندو کے مطابق شعور کی چار سطحیں ہیں۔ Chittaچتا لیعنی (صحیح یا حقیقی شعور)manasمائس لیعنی mind یا ذہن، intelligence لیعنی ذہانت اور Knowledge یعنی علم ان کے نز دیکے تعلیم کا اہم ترین مقصد روحانیت کی ترقی ہے چونکہ ہرانسان میں خدائی/قدرتی عضر موجود ہے۔اس لیے تعلیم ہی کے ذریعہ اس عنصر کی پہچان اور عرفان ممکن ہے۔

طريقة تدريس (Methods of Teaching) سرى آروبندونے مندرجہ ذیل طریقة تدریس برز وردیا۔ (1) بچوں کومحبت وہمدردی سے تعلیم دیکئے۔ (2) تعلیم ادری زبان میں دی جائے۔ تعلیم بچہ کی دلچیپی کے مطابق دی جائے۔ (3)ذاتی تجربہ کے ذریعہ (Learning by doing)تعلیم دی جائے۔ (4)معلم اورطلبا کے تعاون کے ذریعہ اکتساب کروایا جائے۔ (5) بح کی تخلیقی صلاحیتوں اور فطرت کے پیش نظر تعلیم دی جائے۔ (6) تعلیم آزادانه ماحول میں دی جائے تا کہ بچہاینی ذاتی کوشش سے زیادہ سے زیادہ کم حاصل کرے۔ (7)مشاہدہ اور بحث ومباحثہ کے مواقع بھی فراہم کیے جائیں۔ (8)

2.4.3 مہاتماگاند میں اتمالکاند کی الملط معام محاصل (1869-1948) (1869-1948) بابائے قوم کی حیثیت سے موہن داس کرم چند گاند ھی جی کو ہندوستانی رہنماؤں کی فہرست میں ایک اعلیٰ مقام حاصل ہے۔ 1920 کے بعد انڈین نیشنل کانگر لیس نے انہی کی قیادت میں آزادی کے لئے کا میاب جدو جہد کی تھی۔ گاند ھی جی ہندوستان کی آزادی کوسا جی تبدیلی (Social Change) کے لئے ضروری سمجھتے تھے۔ گاند ھی جی کافلسفہ حیات: گاند ھی جی کا فلسفہ حیات ان کے سچائی (Truth) ، انسانیت کی خدمت (Service of Humanity) ، عدم تشدد (social change)، بندیز (Satyagrah) ، ستیرگرہ (Fearlessness) ہے۔

گا ندھی جی کے تعلیمی فلسفہ کی بنیا دی اصول

(Basic Principles of Gandhiji's Educational Philosophy) گاندھی جی کے تعلیمی فلسفہ کا اگر مطالعہ کیا جائے تو مندرجہ ذیل بنیا دی اصول نظر آتے ہیں۔ (1) سات سال کی عمر سے چودہ سال کے تمام بچوں کی تعلیم بلافیس کے اور لازمی ہونا چا ہے۔

تعليم سے فوری مقاصد (Immediate Aims of Education) گاندھی جی نے تعلیم کے جوفوری مقاصد بتائے ہیں جو مندرجہ ذیل ہیں۔ (1) اقداراور کردار کا فروغ (Promotion of Moral & Character) گاندھی جی کے فلسفہ کا پہلا اور تعلیمی مقصد تھا طلبہ کے اقداراور کردار کا فروغ کرنا۔ ان کے مطابق تعلیمی عمل میں طلبہ کے اقداراور کردارسب سے اہم ہے۔ تعلیم کے فروغ کے لیے اقدار بہت ضروری ہے۔ اگر تعلیم طلبہ میں اقدار کا فروغ نہیں

ہمہجہت فروغ (Harmonious Development)

گاندھی جی کے فلسفہ کا بیر بہت خاص مقصد ہے۔طلبہ کا ہم جہت فروغ ہونا چاہے طلبہ میں مختلف قشم کی صلاحیتیں ہوتی ہیں۔ان سبھی کا ایک ساتھ فروغ کرنا تا کہ طلبہ میں تمام تر صلاحیتیں جع ہوجا کیں۔گاندھی جی ہریجن میں لکھتے ہیں کہ اصل تعلیم وہ ہے جو طلبہ کے ذہن ،جسم اورروح کو صحیح طریقے سے فروغ کرے۔

ثقافتی مقاصد (Cultural Aim)

گاندهی جی چاہتے تھے کہ تعلیم کے ذریع اپنے ملک کی ثقافت کا فروغ ہواس لیے انہوں نے پیشہ ورانہ تعلیم کے ساتھ ثقافتی تعلیم پر بھی زور دیا۔ کسی ملک کی بہچان اس کی ثقافت سے ہوتی ہے اس لیے ثقافت کی تعلیم بہت ضروری ہے۔ ہمارے ملک میں تمام صوبوں کی ثقافت الگ الگ ہے اس لئے تمام طلبہ کو پورے ملک کے مختلف صوبوں کی ثقافت سے واقف ہوتا چاہیے، گاندھی جی کہتے ہیں کی تعلیم کا ثقافتی بہلو کی بھی زیادہ اہم ہے کیونکہ ثقافت تعلیم کی بنیا د ہے۔

پیشہ درانہ مقاصد (Vocational Aim) گاندھی جی کے مطابق تعلیم کا پیشہ درانہ مقاصد ایک اہم مقصد ہے کہ طلبہ جب تعلیم حاصل کرنے کے بعدا پنی اصل زندگی میں جائیں نو وہ اس لائق ہوں کہ اپنی روزی روٹی کماسکیں۔طلبہ کو تعلیم کے ساتھ ساتھ کرافٹ کی تعلیم دینا چا ہےتا کہ وہ تعلیم حاصل کرنے کے بعد کسی کمپنی میں روزگار حاصل کر سکیں یا اپنی کوئی صنعت قائم کر سکیں۔ ان کے مطابق تعلیم ایسی دین چاہیے جو طلبہ کو خود کفیل بنا سکے۔ان کا مقصد طلبہ کو مزدور بنانانہیں تھا بلکہ طلبہ کے اندرکام کے احترام کرنے کا جذبہ اور کچھ کمانے کی صلاحیت ہیدا کرنا تھا۔

> 2.4.4 علامہ اقبال (Allama lqbal) (1877-1938) تعلیم کے مقاصد (Aims of Education) ارالوییت کو سمجھنا: علامہ اقبال کے مطابق تعلیم کا سب سے اہم اولین مقصد ہے۔خدا کی وحدانیت کا ادراک کرنا۔ ارحق کی تلاش کرنا:

۳۔نصاب کا قطعی مقصد بچہ کی جملہ صلاحیت کوجلا دینا ہے۔ بچہ کی ہمہ جہتی ترقی ہی پر نصاب مرکوز ہونا جا بیئے تا کہ اس کی مکنہ حد تک ظاہر ی(جسمانی) باطنی، ذہنی وروحانی ترقی کا احاطہ ہو سکے۔ بچ میں آگے بڑھنے کی گئن پیدا ہو۔ ۴۔نصاب طلبہ میں سوز دروں تخلیق پیدا کرنے والا ہو تخلیقی سرگر میاں اور جہد مسلسل انسان میں دنیاوی چیلینجس کا مقابلہ کرنے کا حوسلہ پیدا کرتی ہے۔ ۵۔ تمام اقوام میں مذہب اہمیت رکھتا ہے چنانچہ اگر علم کو مذہب کے زیر انژرند رکھا گیا تو وہ باظل قوت میں ڈھل جا تا ہے۔ اس

۵۔ ممام انوام یں مدہب اہمیت رکھا ہے چہا کچہ کر م تومد *ہ*ب طریر اگر نہ رکھا گیا تو وہ ہا ک توت یں دس جا تا ہے۔ ا لئے سائنس کاعلم ضرورحاصل کیا جائے لیکن ایک ذمہ داری کے ساتھ تا کہ اس کے غلط اور ناروا استعال سے انسا نہیں محفوظ طریق تدریس (Methods of Teaching) ا۔ اقبال روایق طریق تد ریس کے خلاف تھے۔ نے انداز و نے مضامین کو شامل کرنے کے مضحی ، مشاہد کو تد ریس کا اہم جز ۲ تیعلیم کو کتا ہوں تک محد ودر کھنا۔ ۲ \_ سوال وجواب کا طریقہ ۲ \_ معلم کا کر دار ـ علامہ اقبال کے یہاں استاد کا رہے ہہت بلند ہے۔ وہ اسا تذہ کو ساج کے بااثر طبقے میں شار کرتے ہیں۔ معلم ۱ یسے ہوں جو ساج وانسانیت میں نگی روح چھو نکے اورایسی نسل تیار کریں جود نیا کا رخ بدل دے۔ ۵ \_ نظم وضبط \_ طلبہ بنجید گی کے ساتھ علم حاصل کریں۔

> امتحانی سوالات کانمونہ: ا۔علامہ اقبال کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟ ۲۔علامہ اقبال کے تیماں معلم کا کیا رول ہونا چاہئے؟ ۲۔طریقہ تدریس علامہ اقبال کے مطابق کس طرح کا ہونا چاہئے؟

### (Maulana Abul Kalam Azad) مولانا ابوالكلام آزاد (2.4.5

#### (1888-1958)

آج ہمارے قوم میں اخلاقی، سیاسی، معاشی اور روحانی بحران میں مبتلا ہے اور جو ملک کو حالات در پیش بیں ان سے ساری قوم واقف ہے۔ ایسی صورتحال میں اور ملک کوتر قی، خوشحالی، امن وامان اور باہمی یگانگت کی راہ پرڈ النے کے لیے مولانا آزاد ک شخصیت وافکار و خیالات سے روشنی حاصل کرنا نہایت ضروری ہے۔ میہ خیالات وافکار ملک وقوم کے روشن مستقبل کی حلمانت دیتے ہیں۔ مولانا کی شخصیت میں فکر وعمل کیجا ہو گئے تھے اور جب میہ دونوں کیجا ہوتے ہیں تو فکر ونظر کی نئی راہ بی سان سے ساری و انقلاب اور انقلاب اور تبدیلی کے لیے زمیں ہموار ہوجاتی ہے۔

مولانا آ زاد کے تعلیمی فکرتمہید

یداظہر من الفتس ہے کہ مولانا آزاد ہمیشہ سے اصلاح لیندی کے حامی اور قائل تھے۔ وہ صرف اصلاح باطنی ہی کو ضروری نہیں سمجھتے تصے بلکہ دنیا دی امور میں بھی شفافیت اور انسانی خدمت واقتصادی ترقی کے بھی خواہاں تھے۔ انہوں نے اپن دانشور اند تصورات کو عملی جامد پہنانے کی بھر پور کوشش کی اور بڑی حد تک اس میں کا میاب بھی ہوئے۔ چنانچہ جو تعلیمی نظام کا ڈ ھانچہ انہوں نے ہندوستان کے پہلے وزیر تعلیم کی حیثیت سے قائم کیا تھا وہ آج بھی بغیر کسی بڑی تبدیلی کے بعینہ موجود ہے۔ لیکن خصوصیت سے انہوں نے مذہبی تعلیم کی جیٹیت سے قائم کیا تھا وہ آج بھی بغیر کسی بڑی تبدیلی کے بعدینہ موجود ہے۔ سید اندا داور قرآنی تعلیمات پر بہت زور دیا۔ لیکن انہوں نے مذہبی قدامت پر تی اور تو نہم پر تی سے ہو کے دینا خیر سیداندا دور قرآنی تعلیمات پر بنی تعلیم کی اہمیت واضح کی ، وہ چاہتے تھے کہ مسلمان اپنے اخلاق ، کر دار ، افکار واعمال صحیحہ کے ذریعیہ اسلام کا سچانموند دنیا کے سامنے بیش کریں۔ یہی سوچ اور فکر پوری ہندوستانی قوم کے دو الے سے بھی رکھی رکھی تھے۔ مولا نا آزاد کے تعلیمی نظریات و تصورات ان کے علمی ، ادبی ، صحافتی و فتی کر ایں ان کے تھی در اور ان کا دہیں کے اور اور کے در یا کے میں معلی ہے۔ مولا نا آزاد کے تعلیمی نظریات و تصورات ان کے علمی ، ادبی ، صحافتی و میں ملتے ہیں۔ اپنی تحری اور اور اور اور ایکی تر میں معلی ہیں۔ ایک کر دار اور اور اسلام کا سی کی دوں اور ہم پر تی ہے کی مسلمان ایپ اخلاق ، کر دار ، افکار دو اعمال صحیح کے در لید

ثقافتي نظريات مولانا آزاد ہندوستان میں ایساتعلیمی نظام جاہتے تھے جو یہاں کی تہذیب وثقافت کو طور کھتے ہوئے عصری تقاضوں کو یورا کرے۔اور ساتھ ہی دوسرے ممالک کے کچر سے نفرت بھی نہ پیدا ہو بلکہ اس نظام کی خوبیوں کو شامل نصاب کرنے کی گنجائش بھی ہو۔

مہاتما گاندھی نے 1937 میں بیسک ایجوکیشن (Basic Education) کا جوتصور پیش کیا تھا مولانا آزاد بھی اس سے متفق تھے جس کا بنیادی مقصد دیہی عوام کوروز گارفراہم کرنے مواقع پیدا کرنا تھا۔مولانا آزاد نے بھی اسی طرز پرتعلیم برائے روز گاراور حرفہ مربوط تعلیم (Technical Education) پرخصوصی توجہ دی اورا بتدائی تعلیم کے فروغ کے لیے ایسا تعلیمی نقشہ بنایا جو کم وبیش آج بھی ہندوستان میں معمولی تبدیلیوں کے ساتھ موجود ہے۔ نظر بیافادیت اور مولانا آزاد

وہ تعلیم میں نظریہ افادیت (Pragmatism) کے بھی حامی تھے۔مجمد خیالات ونظریات کے برخلاف انہوں نے ہرنگ اوراحیصی تبدیلی کو کھلے دل سے مقبول کیا، زمانے کی ترقی اورافکارنو کا استقبال کیا اوراپنے تعلیمی نظریات میں بھی لچک پیدا کی ۔حالانکہ وہ مسلمانوں کی تعلیم کو اسلامی اساس پرمنی دیکھنا چاہتے تھے تو دوسری طرف اس تعلیم کوعصری تقاضوں پر پورا اترتے بھی دیکھنا چاہتے تھے، وہ تعلیمی نظام کوعصری ماحول اور جدیدیہ سے مطابقت رکھنے والا بنا ناضر وری سمجھتے اور خواہاں تھے کہ طلباء

متحرک، صنعت وحرمت کے ماہراور باعمل زندگی گزارنے کے قابل ہوں۔ عام روایتی تعلیم کے ساتھ غیرر تمی تعلیم ، تعلیم ، بلغان اور ٹیکنیکل ایجو کیشن کے فروغ کا بھی واضح نظام انہوں نے پیش کیا۔ ان کے پیش نظر قوم کی ترقی اور ملک کی سایت ، ہیشہ سے رہی۔ چنانچہ وہ تعلیم کو جمہوری اور سیکولر کر دار کے حامی تصاورات کو عصری بنانے اورزندگی سے جوڑنے کی کوششیں بھی کیس۔ وزارت تعلیم کا عہدہ سنجا لنے کے بعد مولانا آزاد نے ایک پر ایس کا نفرنس کو مخاطب کرتے ہوئے تعلیمی مقاصد اور قوم تشکیل کے بارے میں کہا:

<sup>د</sup> ند ہمبی تعلیم کا مقصد وسیع النظری، رواداری اورانسان دوستی ہونا چاہیے' مدرسوں میں عربی تعلیم کی کوتا ہیوں کا جائزہ لیتے ہوئے انہوں نے کہا تھا:

'' آپ نے بھی اس کی کوشش نہیں کی کہ آپ اپنے مدرسوں کوز مانہ کی چال سے ساتھ جوڑ سکیں۔زمانہ چلتار ہااورتر قی پر پہنچ گیااور آپ وہیں رہے، جہاں تھے۔نتیجہ بیہ ہوا کہ آپ کی تعلیم کوزمانہ کے مانگوں سے کوئی رشتہ نہیں رہااورز مانے نے آپ کو نکما سمجھ کر فیصلہ کر دیا''۔

آزادی کے بعد مولانا آزاد کے تعلیمی تصورات میں نمایاں تبدیلی واقع ہوئی۔ ایسی اصلاحات کو مروج کرنا چاہتے تھے جس میں مذہبی اور عصری دونوں کے نصاب کی خامیاں دور ہوں اور جواقت ادی ترقی اور عصری ماحول سے مطابقت رکھتی ہو۔ ماقبل آزادی، ہندوستان کی بڑی آبادی ناخواندہ تھی اور ابتدائی تعلیم کے فروغ میں کوئی نمایاں ترقی نہیں ہوئی تھی۔ ساج کا بہت بر اطبقہ علم سے محروم تھا۔ چنانچہ مولانا آزاد کی فکر نے ایک تعلیم بالغاں کا نیاب کھولا۔ ان کے ذہن رسانے یہ سوچا کہ جب تک والدین تعلیم یافتہ نہ ہوں یا خواندہ نہیں دوات وہ اپنے بچوں کی تعلیم کے فروغ میں کوئی نمایاں ترقی نہیں ہوئی تھی۔ ساج کا بہت بر اطبقہ علم سے محروم تھا۔ چنانچہ مولانا آزاد کی فکر نے ایک تعلیم بالغاں کا نیاب کھولا۔ ان کے ذہن رسانے یہ سوچا کہ جب تک والدین تعلیم یافتہ نہ ہوں یا خواندہ نہ ہوں وہ اپنے بچوں کی تعلیم کے بارے میں سنجیدہ نہیں ہو سکتے۔ لہذا ایسی تعلیم مہیا کر وائی براخت میں میں ہو۔ مولانا آزاد نے تعلیم بالغان کا نیا تصور پیش کیا جس کے خت بالغ خواند کی کا آغاز ہوا۔ ساجی تعلیم بائے بالغ افراد کی دسترس میں ہو۔ مولانا آزاد نے تعلیم بالغان کا نیا تصور پیش کیا جس کے تو اند گی کا آغاز ہوا۔ ساجی تعلیم مہیا کر وائی تعلیم (Social Education) کے عنوان سے بالغ افر اد کوخواندہ بنانے کے لیے ایک منظم تح کی چلائی گئی جس کا مقصد ناخواندہ افراد کوا پنی سہولت کے مطابق تعلیم حاصل کر وانا اور ان کی پیشہ وارانہ مہارت اور اس میں کی خواند کی کی شرا ور تعلیمی وسائل مہیا کرنا تھا۔ اور اس کے لیے ایسے مقامات پرخواند گی مرا کر کھو لے گئے جہاں ناخواندہ بالغان کی کی شرفداد موجود

ان مقاصد کے علاوہ ساجی تعلیم کا اہم مقصد ناخواندہ بالغوں کو اجتماعی زندگی میں حصہ لیتے ہوئے ساج کا حصہ بنے کی ترغیب دینا، کسی پیشہ کے لیے تیار کرنا اور ساجی شعور بیدار کرنا تھا۔ اس تعلیمی پروگرام کے نصاب میں درسی مواد کے علاوہ شہریت، حفظان صحت ، غذا اور تغذیبہ، سائنسی سوجھ بوجھ، پیشہ ورانہ صلاحیتوں میں اضافہ، ساجی ، طبی، ماحولیات اور روز مرہ کی زندگی کے لیے کارآ مد معلومات کی فراہمی بھی شامل تھی۔ علاوہ ازیں تعلیم بالغان میں تہذیبی و ثقافتی پروگراموں میں حصہ لیتے ہوئے ساج کا حصہ بنے ک

شامل تھا تا کہاس کے ذریع چیلیم کوعام دھارے سے مربوط کیا جا سکے۔ مولانا كاتعليمي ياليسيون سيمتعلق نظريهر مولانا آ زاد کی تعلیمی پالیسیوں کے مطالعہ سے بیہ علوم ہوتا ہے کہانہوں نے آ زاد ہندوستان میں تعلیم کے جارامداف کی نشاندہی کی۔جوکہ حسب ذیل ہیں۔ تحتانوی سے ثانوی درجہ تک تعلیم کی فراہمی کے ذیر بعیدنا خواندگی کا خاتمہ یہ تعلیم پالغاں برخصوصی توجہ شمول خواتین ۔ (1)تعلیم کے یکساں مواقع جمہوری اساس پرفراہم کر نابلالحاظ مذہب وملت ،فرقہ ، درجہ ،رنگ دنسلی امتیاز کے۔ (2)(3) سەلسانى فارمولە يرغمل كرنا-(4) ملک کے طول وعرض میں تحتانوی سطح کی تعلیم کافروغ۔ مولانا کانظر بیتھا کہ حصول علم ہرفرد کابنیا دی حق ہے جوانسانی بقاوتر قی کے لیے نہایت اہم ہے۔ان کا ماننا تھا کہ بیکلی حکومت کی ذمہداری ہے کہ وہ سب کے لیے ثانوی درجہ تک تعلیم کے یکساں مواقع فراہم کرے۔ مولانا آزاد کے پیش کردہ انہی تعلیمی تصورات کی بناء پرآج سارے ہندوستان میں فاصلاتی تعلیم زوروشور سے جاری ہےاور ملک کے ہرعلاقے میں پیچیل چکی ہے۔مولانانے تعلیم بالغان کوساجی تعلیم سے موسوم کرتے ہوئے اس کے تین اہم مقاصد متعین کئے تھے جوحسب ذیل ہیں۔ (1) ان يره بالغول كوير هانا (2) معمولی خواندگی رکھنے والے بالغ افراد کوفنی، ادبی اور پیشہ ورانہ اعلیٰ تعلیم کے لیے تیار کرنا۔

(3) بالغ افرادکوزندگی کے مسائل سے داقف کر دانا اوران کے حقوق کے بارے میں بیداری پیدا کرنا۔ اس نصاب میں اس بات کی بھی گنجائش رکھی گئی کہ ملک کا ہر شہری سماجی وسیاسی حالات سے داقف ہو۔ جس خطہ پر دہ

رہتے ہوں اس کے گردو پیش کے حالات وہاں کی حکومت اور حکومت بنانے کے لیے حق رائے سے استفادہ کرنے کا بھی اہل بنے۔ تعلیمی خد مات:

مابعد آزادی مولانا آزاد کے تعلیمی نصورات نے طوس شکل اختیار کرلی اور ہندوستان ان کی بیش بہانغلیمی خدمات کا بھی مرہون منت ہے۔ یوں توان کے بیٹار کارنا مے شعبہ تعلیم کے حوالے سے جانے جاتے ہیں لیکن یہاں چندا یک انتہا کی اہمیت کے حامل اداروں کا ذکر کیا جاتا ہے جن کا راست تعلق ہندوستان کے تعلیمی ڈھانچہ سے ہے جوادارے، کمیشن، کوسلیشن، بورڈس، بیوروز ،مولانا کے دوران وزارت قائم کئے گئے وہ حسب ذیل ہیں۔

- (1) CABE-سنٹرل ایڈدائزری بورڈ آف ایجو کیشن (Central Advisory Board of Education) کاقیام 1948 میں عمل میں لایا گیا۔
  - (2) يونيورسى ايجوكيش كميشن (University Education Communication) كاقيام
    - (3) سنٹرل بورڈ آف سکنڈری ایجو کیشن کا قیام (CBSE)
  - (4) یو نیور سٹی گرانٹس کمیشن (UGC) وغیرہ کا قیام مولا نا آ زاد کی اہم ترین تعلیمی خدمات میں شامل ہیں جس کے ذریعہ انہوں نے اپنے تعلیمی تصورات کو ملی شکل دی۔
  - (5) آلانڈیا کونسل فارنگنیکل ایجوکیشن کی مولانانے از سرنوتشکیل کی اور کھرک پومیں تکنیکل انسٹی ٹیوٹ کا قیام عمل میں لاہا۔
- (6) یو نیورٹی ایجو کیشن کمیشن (University Education Commission) کے ذریعہ اعلیٰ تعلیم کا جائزہ لیا گیا اور اصلاحات عمل میں لائے گئے۔ ابتدائی وثانو ی تعلیم کے لیے مدلیا رکمیشن مقرر کیا۔ اس کمیشن کی رپورٹ آزاد ہندوستان کی تعلیمی تاریخ میں نمایاں مقام رکھتی ہے۔ ایسے بیشاراداروں کا قیام مولا نا آزاد کی دوراند لیتی کے نتیجہ میں عمل میں آیا جس کی تفصیل یہاں مکن نہیں۔ ساجی تعلیم سے متعلق مولا نا کی تقریر سے اقتباس پیش کیا جاتا ہے۔ ''ہم سب اپنی قسمت کے معمار ہیں، آج ہم کو ہمار کے گھر کو سنجالنا ہے اوران حصوں کو جو توجہ جیا ہے ہیں، درست رکھنا ہے۔ قومی نظام تعلیم ، قومی زندگی کے لیے ایک لازمی ضرورت ہے''۔
  - (7) آل انڈیا کونسل فارسکینڈری ایجوکیشن (All India Council for Secondary Education): کونسل کا قیام مختلف ریاستوں میں تال میل قائم رکھنے کے لیے کیا گیا۔
    - (8) تعلیم بالغاں (Adult Education) ناخواندہ بالغ افراد میں تعلیمی فروغ کی غرض سے بیہ بورڈ قائم ہوا۔
    - (9) Rural Higher Education: دیہاتی سطح پراعلیٰ تعلیم نے فروغ کے لیے یہ بورڈ قائم کیا گیا۔
- Central Social Development Board (10): اس بورڈ کے مقاصد کا تذکرہ پچھلے صفحات میں کیا جاچکا ہے۔
  - Educational & Vocational Guidance Bureau (11): اس بورڈ کی تشکیل اور کارکردگی کاذکر پیچھلے صفحات میں موجود ہے۔
  - National Organization for Basic Education (12): اس ادارے کے تحت بنیادی تعلیم، ہنری

مندی اورروزگار سے مربوط مہارتیں پیدا کرنا تھا۔ اس کے علاوہ بھی مولانانے تعلیمی میدان میں بہت سے کار ہائے نمایاں انجام دیئے ہیں جوتفیصل کے متقاضی ہیں۔ مختصراً یہ کہ مولانانے کئی ایک پروگرامس ہندی کے فروغ کے لیے بنائے اور منعقد کئے جبکہ وہ قومی زبان قرار دے دی گئی۔مولانا چاہتے تھے کہ بجائے انگریزی زبان کو مقامی زبانوں پرتر خیچ دینے کہ ہندوستانی، زبان کو مروج کیا جائے۔ ہندی اور اردوزبان کے امتزاج سے ہندوستانی، زبان کی تشکیل کی انہوں نے تجویز رکھی تھی جو مستر دکر دی گئی۔وہ چاہے تھے کہ علا قائی

علاوہ ازیں متعدد سکیمات بنائی سکیں، جسمانی صحت کے لیے تعلیمی تفریحات کے لیے، ترقی نوجوانان کے لیے، سماجی خدمات کے لیے اور تعلیم برائے معذورین کے ضمن میں ۔ اس کے علاوہ مولانا کے ہندوستان کی ہمہ جہتی کے پیش نظرتین (3) اکیڈ میاں قائم کیں ۔ (1) ساہیتہ اکیڈیمی (2) آرٹ اکیڈیمی (3) ڈانس ۔ ڈرامہ اور میوزک اکیڈیمی ۔

مولانا آزاد کی سرکردگی میں وزارت تعلیم نے ایک نیا شعبہ ثقافتی تعلقات کے فروغ کے لیے بنایا جس کے ذریعہ UNESCOاور دوسرے بین الاقوامی ثقافتی اداروں سے رشتہ قائم ہوا۔ایک اورادارہ کے قیام طلباءاوراسا تذہ کے درمیان ڈائیلاگ اوراپنے اپنے نقاطِ نظر کو پیش کرنے کے مقصد سے قائم ہوا۔ان تمام اداروں کے قیام میں لگن اور دلچیسی سے ظاہر ہوتا ہے کہ مولا ناایک قوم پرست،اتحاد، آپسی دوستی اوراخوت کے علمبر دار تھے۔

مولانا آزاد کے مطابق تعلیم کے مقاصد: مولانا آزادتعلیم کے ذریعے انسان کی ہمہ جہت ترقی چاہتے تھے۔ وہ تعلیم کوروزی روٹی حاصل کرنے کا ذریعہ مانتے تھ لیکن ساتھ ہی ساتھ اسے ہمہ جہت ترقی کا بھی ایک آلہ سمجھتے تھے۔ وہ یہ چاہتے تھے کہ تعلیم ایسی ہوجس سے انسان کی اخلا قیات اور دوجانیات کا نشو ونما ہو۔ ساتھ ہی ساتھ تعلیم کے ذریعے لوگوں کو ایک اچھا انسان اور ایک اچھا شہری بنانا چاہتے تھے۔اس کے علاوہ طلباء کے اندر حب الوطنی کا جذبہ اور جدت پسندی کی دکالت کی ۔ وہ یہ چی جب چی جب تھی کہ تھی ایسی دوہ جو کہ تھی ہے تھے۔ ثقافت ، رسم ورواج اور علم پر فخر کرنا بھی سکھائے۔

مولانا آزاد کے مطابق تعلیم کانصاب: مولانا آزاد تعلیم کے نصاب کی میں مشرقی ومغربی دونوں طرح کے مضامین چاہتے تھے اور نصاب میں مختلف زبانوں، تاریخ، جغرافیہ، ساجی علوم، ریاضی الجبرا، سائنس ٹکنالوجی اور جد ید علوم کو شامل کرنا چاہتے تھے۔اس کے علاوہ پیشہ وارانہ اور حرفتی

93

(Vocational) مضامین کوشامل کرطلباءکوروزی روٹی سے جوڑنے کی بات کہی۔ان کا ماننا تھا کہ نصاب ملک کے حالات اور وقت دضر ورت کے مطابق بدلتے رہنا چاہئے۔

2.4.5 سرسيداحمدخان(Sir Sayyed Ahmad Khan) درسيداحمدخان

#### (1817-1898)

 روزى روڭى سے جوڑااورا سے معاشى آسودگى كاذ رايعة قرار ديا مرف سركارى ملازمتوں پر قناعت كرنے كے بجائے وہ چا ہے ستھ كە عوام تجارت اور دوسر سے پيثوں كوبھى ترجيح دے ۔ اعلى تعليم كے متمنى بھى ستھ محمد ن ايجو يشنل كانگريس جلسه منعقده 1887 پكھنو ميں اعلى انگريزى تعليم پر انہوں نے زور ديا اور قوم كو ماكل كيا۔ ان كى انتقك كوششوں سے قائم كردہ مدرسة العلوم ميں رائح الوقت علوم كى تعليم كے علاوہ اور نصاب پڑھائے جانے كے علاوہ طلبا كى معلومات كو وسيع كرنے كے مقصد سے علما توسيعى خطبات بھى مختلف موضوعات پر ہوا كرتے تھے ، مضمون زگارى سے مقابل كيا معلومات كو وسيع كرنے كے مقصد سے علما جسمانى نشونما كے ليے كھيل كو ديكالب مقص جو ہوا كرتى تھے ، مضمون زگارى كے مقابل كى معلومات كو وسيع كرنے كے مقصد سے علما ك جسمانى نشونما كے ليے كھيل كو ديكالب مقص جہاں طلبا اسما تذہ كى نگرانى ميں اد بى ذوق كے علاوہ وفت بال ، كرك ، گھڑ سوارى ، خيرہ بازى ، جمنا سٹک ، بنوٹ ، لان ٹينس ، وغيرہ ميں حصہ ليتے ، محتلف قسم كے كھيلوں كے علاوہ وفت بال ، كرك ، گھڑ سوارى ، تيز ہ بازى ، جمنا سٹک ، بنوٹ ، لان ٹينس ، وغيرہ ميں حصہ ليتے ، محتلف قسم كے كھيلوں كے علاوہ طلبا كو انگريزى مار ديا ہے ہوں ہوارى ،

تعلیم نسواں (Women's Education) ہر سیداحمد خان تعلیم نسوال کے زبر دست حامی تھے، انہوں نے کہاتھا کہ میرایقین ہے کہ لڑکوں کی تعلیم پر کوش کرنا لڑ کیوں کی تعلیم کی جڑ ہے چنانچہ کافی ردوقبول کے بعد کئی پیچیدہ مراحل سے گذر کر 19 اکتوبر <u>4904</u>ء میں لڑ کیوں کا پہلا مدر سیلی گڑ دہ میں قائم ہوا۔لڑ کیاں/خواتین کی تعلیم کی اہمیت کواجا گر کرنے کے لیے ایک رسالہ خاتون 'بھی جاری کیا گیا۔ جس کی وجہ سے عوام میں تعلیم نسواں کے متعلق شعور پیدا ہوا 17 - 1916 میں لڑ کیوں کے لیے بورڈ نگ ہاؤں بھی قائم کیا گیا۔ بعد میں گرلس ہائی اسکول <u>1929 میں</u> انٹر میڈیٹ ہو گیا <u>ہوگیا ہو کی بی بی ا</u>ک کو کا سیس شروع ہو کی با دی کیا گیا۔ بعد میں

سرسید کے مطابق نصاب: (Curriculum) سرسید کی زندگی کا مقصد ہی تعلیم کی تروین کر ہی ہے لیکن وہ فرسودہ تعلیم اور نصاب کے خلاف تھے وہ تعلیم اور نصاب کے جدید کاری کے قائل تصحیکیم کے ذریعہ سابق اصلاح ان کا مقصد تھا ، سائنس وانگریز ی علوم کو وہ نصاب کا ضروری حصہ بنانا چاہتے تصاس مقصد سے انہوں نے کئی ادارے ، سوسائیٹیاں ، کلبس ، کا نفرنس ، میٹنگ ، رسائل ، اخبار قائم وجاری کیئے اور علم جدید کے اشاعت کی ترغیب دی۔ وہ نصاب کو اقلیت پر مینی ، ماڈرن ، ہمہ جہت اور حالات سے میں رکھنے والا ، وقت کے تقاضوں کے مطابق بنانا چاہتے تھے۔ علمی میدان میں یورو پی مما لک کی برابری کر نابھی ان کا مقصد تھا۔ لیکن وہ مذہبی تعلیم اور مذہبی حدود کے بالکل خلاف تھے انہوں نے ساری زندگی علوم دینیہ کی بھی خدمت کی ۔ مذہبی تعلیم کے ساتھ وہ دنیا وی اور جد یہ علوم کو مثال نصاب رکھنا چاہتے تھے۔ کھیل کود، مصوری، ودیگر فنون لطیفہ تحریری وتقریری صلاحیت پیدا کرنا بھی نصاب کا مقصد ہونا چاہیے۔ 1886 میں انہوں نے سائنٹفک سوئٹ کی بنیا درکھی جس کا عین مقصد سائنسی علوم کوار دوزبان میں ترجمہ کرنا تھا، مغربی علوم کی اہمیت ان کے نز دیک بہت زیادہ تھی۔ قومی یک جہتی کے علبر دارر ہے نصاب کو محدود رکھنے کے خلاف تصاور تہذیبی اورا خلاق تعلیم بھی ان کے یہاں طلبا کی روز مرہ کی ٹرینگ کا حصہ تھیں۔ سیکولر نصاب بھی ان کی اولین ترجیح تھی۔

اساتذه کارول:(Role of a Teacher)

سرسید کے مطابق اساتذہ کا رول غیر معمولی ہے۔ ان کے مطابق اساتذہ اپنی علمی قابلیت کے علادہ تہذیب وشائستگی کا نمونہ ہوں وہ جا ہے تھے کہ اساتذہ اپنا ایساتا نر طلبا پر چھوڑیں کہ وہ تاعمرایک مثالی اور عمدہ شخصیت کا نمونہ پیش کریں۔ سرسید احمد خان بذات خود بھی تمام عمر لکھنے پڑھنے میں ہی مصروف رہے۔ شاید ہی کوئی ایسا موضوع ہوجس پر انہوں نے قلم نہ اٹھایا ہو۔ ب شار مضامین اور مختلف النوع موضوعات پر انہوں نے لکھا اور عوام میں لکھنے کا ذوق پیدا کیا، رسالے شائع کیے، رپورٹیں کھیں، وہ بہتریں مقرر بھی تھے جید عالم، رہنما، صلح قوم، ان کی ذات ایک ایسا منبع نور تھی جس کے ہرگو شے سے علم کے سوتے پھوٹ رہا ہے۔

اكائى3- مشرقى نظام اور مغربى فلسفهُ مكاتب

Eastern Systems and Western Schools of Philosophy

- تعارف Introduction
  - مقاصد Objectives

## 3.1 فلسفة مشرقى نظام (Eastern Systems of Philosophy)

- 3.1.1 سانکھیہ (Sankhya)
  - (Yoga) يوما (Yoga)
  - (Nyaya) نيايا 3.1.3
- 3.1.4 صوفى ازم (Sufism)

## فرہنگ(Glossary)

خلاصه (Let Us Sum Up/Points to Remember)

## 3.2 مغربي فلسفة مكاتب (Western Schools of Philosophy)

- 3.2.1 تصوريت (Idealism)
- (Naturalism) فطريت (3.2.2
- Pragmatism) عمليت (3.2.3
- Existentialism) وجوديت (Existentialism)

فرہنگ(Glossary)

خلاصه (Let Us Sum Up/Points to Remember)

اکائی کے اختیام کی سرگرمیاں (Unit End Activities)

مزيدمطالع كيك كتب (Suggested Readings)

تعارف:۔

اس سے قبل آپ اس بات کا مطالعہ کرچو کے ہیں کہ ہندوستانی نظام تعلیم زمانہ قدیم ہی سے اپنی گونا گوئی خصوصیات کے باعث دنیا میں اپناایک منفرید مقام رکھتا ہے۔ویدک دور سے لیکر بودھد وراور فرعہد وسطی سے لیکر عہد جدید تک ہمارے نظام تعلیم نے تبدیلی اور ارتقاء کے مختلف مراحل پار کیئے ہیں۔ارتقاء کے اس ممل میں مفکرین کے افکار وخیالات اور انکے خدمات کا مطالعہ بھی آپ کرچو کے ہیں۔

اس اکائی میں آپ دیکھیں گے کہ ہمارے نظام تعلیم کوزمانہ قنہ یم میں متاثر کرنے والے ہندوستانی فلسفہ میں بھی چندواضہ مکاتب فکرر ہے ہیں۔ان میں سانکھیہ فلسفہ، نیایااور یوگا شامل ہیں۔اسی سے ساتھ مسلمانوں کی ہندوستان میں آمد کے بعداسلامی افکاراور مقامی خیالات کے امتیز اج سے جنم لینے والے فلسفہ تصوف کواس ایکائی میں شامل کیا گیا ہے۔

> مقاصد: ۲ قدیم بھارت کےفلسفیانہ نظام سےواقف کرانا۔ ۲ قدیم بھارتی فلسفوں میں سے سانکھیہ ، یوگا ، نیا یہ اور سوفی ازم فلسفہ کا تعارف حاصل کرنا۔

سانکھیہ، یوگا، نیابداورسوفی ازم فلسفہاورتعلیم کےرشتوں کاسمجھنا۔ 5

## 3.1 فلسفه مشرقی نظام (Eastern Systems of Philosophy) 3.1.:سانگھیہ (Sankhya)

تعارف:

سانگھی فلسفہ بھارت کے چھ فلسفوں میں سے ایک اہم فلسفہ مانا جاتا ہے۔ اس فلسفہ کے بانی مشہور عالم کپیلا ہے۔ اس فلسفے میں خاص طور پرتخلیق کے سوال پر فور کیا گیا ہے۔ سانگھیہ فلسفے میں سانگھیہ اور یو گا دونوں نظریات کا حسین سنگم نظر آتا ہے واضح رہے کہ سامکھیہ ، نظریات کو پیش کرتا ہے اور یو گا اُن کے عملی پہلوا جا گر کرتا ہے۔ سانگھیہ دراصل ایک سنسکرت لفظ ہے جس کے معنی '' تعداد' ( نمبر ) کے ہوتے ہیں۔ اصطلاحی مفہوم میں سانگھیہ فلف سے مرادوہ فلسفہ ہے جو اس کا سات کی حقیقت اولی سمجھنے کیلئے اس کے اجزاء کی ماہیت ( Nature ) اور تعداد کو متع تین کرتا ہے تا کہ حقیقت کی پردہ کشائی کی جا سکے۔ سامکھیہ کا ایک اور مفہوم'' مکمل علم'' بھی ہوتا ہے۔ سام مکھیہ فلسفہ حقیقت کی تلاش کو دو زاویوں سے دیکھتا ہے ۔ اِن کے نزد بک دوحتی حقیقتیں ( Ultimate

میں سطیہ مسلفہ سیمنٹ کی ملاک و دوراویوں سے دیکھیا ہے ۔ اِن سے کردیک دو کی شاہل Oninnate ) میں۔

- 1۔ پراکرتی یعنی مادّہ 2۔ پروشا<sup>ہف</sup>س(روح) اس فلسفے کے زد یک مادّہ اوروح دونوں بھی مساوی طور پر حقیقی ہیں۔ان کے مطابق پروشا (نفس )ایک نہیں ہے بلکہ
  - بہت زیادہ میں ۔ سانکھیہ فلسفہ:
    - - اس فلسفہ کے حامی تخلیق کے مسئلہ پرزیادہ غور کرتے ہیں۔

    - الا المعالي المعالب چیپی ہوئی چیز کا اظہار ہے۔اسی طرح تخریب (توڑ پھوڑ )اس کے ظاہر کو چھپادیت

ہے۔ تواس طرح تعمیر اور تخریب دونوں میں کسی ایک ہیت (Form) یا خصوصیت کوہم ترک کردیتے ہیں اور سنگسی دوسری

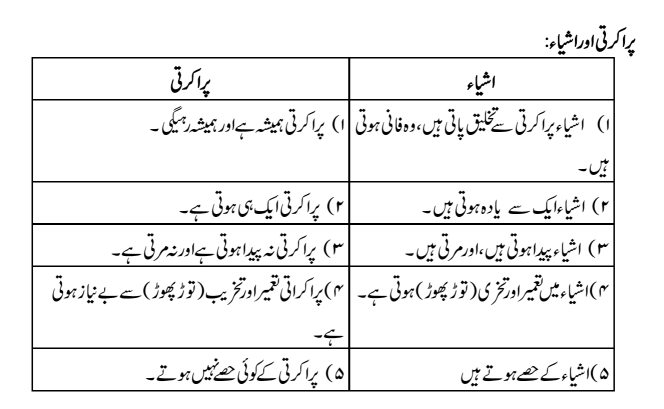
ii) وی وارتا وادا

| وى دارتادادا                                                                                                     | پرينام وادا                                                                     |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|--|
| <ol> <li>د) وی دارتادا کے مطابق وجہہا یک دہم میں تبدیل ہوجاتی ہے۔</li> </ol>                                     | <ol> <li>۱) پرینام دادا کے مطابق وجہہ حقیقت میں اثر میں تبدیل ہوجاتی</li> </ol> |  |
|                                                                                                                  | <u>~</u>                                                                        |  |
| ۲)وی دارتاداد کی مثال کسی رسی کا سانپ نظر آتا ہے                                                                 | ۲) پرینام دادا کی مثال مٹی کاصراحی میں تبدیل ہونا۔                              |  |
| ۳) وی دارتا دادا کے مطابق دونوں الگ الگ ہیں۔                                                                     | ۳) پرینام دادا کے مطابق وجہہاورا ثریاعلت اور معلول ایک ہی                       |  |
|                                                                                                                  |                                                                                 |  |
| ۳) وی وارتاوادا پرویدک فلاسفریقین رکھتے ہیں۔                                                                     | ، پرینام وادا پر سانکھیہ فلاسفریقین رکھتے ہیں۔                                  |  |
| رامانجم کے مطابق کا ئنات برہمن کی وجہہے وجود میں آئی ہےجبکہ سانکھیہ کے مطابق کا ئنات پراکرتی کی وجہہ سے وجود میں |                                                                                 |  |
|                                                                                                                  | آئی ہے۔                                                                         |  |
| سانکھیہ فلسفہ کے اہم تصورات:                                                                                     |                                                                                 |  |
| اس فلسفہ کے اہم تصورات ذیل میں دیئے گئے ہیں۔                                                                     |                                                                                 |  |
|                                                                                                                  | (i                                                                              |  |
|                                                                                                                  | اسادکرانت:                                                                      |  |
| اس کامطلب بیہ ہے کہ جو چیز موجود نہیں ہے وہنچلیقی صلاحیت سے محروم ہے۔ دوسر ےالفاظ میں اسکامطلب پیر               |                                                                                 |  |
| ہے کہ جو چیز موجود نہیں ہے وہ کسی کی وجہہ بھی نہیں بن سکتی ہے۔ گویا اثر وجہہ میں بالقو می موجود ہوتا ہے          |                                                                                 |  |
| اگروجهه میں اثر موجود نه ہوتو وجهه بھی بھی اثر کوخلا ہرنہیں کرسکتی ۔                                             |                                                                                 |  |

- ii) اپ**ررانہ گرہنت**: کسی بھی تخلقیق کے لیےایک مادی وجہہ کا ہونا ضروری ہے۔اگروہ مادی وجہہ موجود نہ ہوتو ثر کبھی بھی پیدانہیں ہوسکتا گویا اثر مادی وجہہ کا اظہار ہے۔ کیونکہ وہ اِس کا ناگز سر حصّہ ہے۔
- iii) سر**وسنجاوت**: اگرانژسی بھی مادی وجہہ سے تعلق نہ رکھتا ہوتو کوئی بھی وجہہ کسی بھی انژ کوظا ہر کر سکتی ہے۔ مگرتجر بہا*س کے خلاف* ہے۔ کیونکہ انژ کے اظہار سے پہلے وجہہ موجود ہوتی ہے۔ (iv) سکتاسیہ ساکیہ کرا**نت**:
- اس اصول کے مطابق تخلیق چیچی ہوئی صلاحیت یا ایک وجہہ وہی اثر ظاہر کرے گی جواس کے اندر باالقو کی موجود ہے۔اس کے علاوہ کوئی اثر ظاہر نہیں ہوگا۔اگرا سیا نہ ہوتو ہم ریت سے کھانے کا تیل کا حاصل کر سکتے ہیں۔ ۷) کرانہ واہت:
- اس کے مطابق اثر اورر وجہہ کی اپنی اپنی شناخت ہوتی ہے۔ان کے درمیان کی رکاوٹوں کو دور کر دینے پراثر' وجہہ کے ذریعے اپنے آپ کو ظاہر کرتا ہے۔ کیونکہ اثر وجہہ میں اُس کے اظہار سے پہلے ہی موجو دہوتا ہے۔ میں موثر وجہہ اور مادی وجہہ میں فرق کیا جاتا ہے۔ مادی وجہہ اثر میں داخل ہوتی ہے جبکہ موثر وجہہ باہر کا م کرتی ہے۔ مثلاً: تیل نکالنے کے لیے بیچ کا تو ڑنا۔
  - وییا کے مطابق درج ذیل شرائط کا پایا جانا ضروری ہے
    - i مکال (Space)
      - ii زمال (Time)
    - iii حالت(Shape)
- iv ہیت (Form) جب کسی شئے کی اندرونی خاصیت تبدیل ہوتو اُسے ہم خصوصی اثر کہتے ہیں۔اور جب شئے ظاہری طور تبدیل ہوتو اُسے ظاہری نتیجہ کہتے ہیں۔
- **پراکرتی:** اس فلسفہ کے مطابق اس کا ئنات کی پہلی وجہہ پراکرتی ہے۔جس کے بعد تخلیق کا مرحلہ آتا ہے۔اس کا ئنات کے تمام

اثرات کسی پر پخصر ہوتے ہیں۔ پراکرتی بیکا منات کا سب سے پہلا عضر ہے اس لیے اُسے'' پر دھانہ' بھی کہتے ہیں۔لوک چار میہ کہتے ہیں کہ ہے کہ اسے پراکرتی کہنے کی وجو ہات ہیں کیونکہ اس سے تمام تخریب وجود میں آتی ہے۔اسے'' اود می' بھی کہتے ہیں کیونکہ یعلم کے خالف ہے۔ اس کو'' مایی' بھی کہتے ہیں کیونکہ اس سے محتلف چیزیں تخلیق پاتی ہیں یا ارتفاء کرتی ہے۔ کا منات وجو ہات (علت ) اور معلول (اثر) کا نتیجہ ہے اس لیے اس کی بھی کوئی وجہہ ہونی چاہتے ہیں دار محدود جب ہے۔ کا منات وجو ہات (علت ) اور معلول (اثر) کا نتیجہ ہے اس لیے اس کی بھی کوئی وجہہ ہونی چاہتے ہیں یا ارتفاء کرتی میں پائے جانے والی اشیاء کے خالف ہوتی ہیں۔ چارادا کہ (فلسفہ )، بدھیسٹ ، جین، نیا یہ وفیوں ان فلسفوں کے مطابق سے کا منات زمین پانی' آگ اور ہوا کے جو ہروں سے کل کربنی ہے۔ کا کنات زمین پانی' آگ اور ہوا کے جو ہروں سے کل کربنی ہے۔

اس فلسفہ کے مطابق د ماغ، ذہانت اور خودی، ان طبعی عناصر سے مل کرنہیں بن سکتے اس طرح اس کا سُنات کی وجہ گو کہ طبعی ہو گی مگراس کا سُنات کی وجہہ اس طرح ہونی چاہیے جس میں اس کی طبعی خصوصیات اور مکمنہ حد تک لامتنا ہی ہو۔ کا سُنات ک کوئی ابتداءاورا نہتا نہ ہو۔اور وہ دوسری چیز وں کے وجود میں آنے کا واسطہ (Cause) ہو کیونکہ بیتمام خصوصیات پراکرتی میں ملتی ہیں ۔لہذا پراکرتی اولین وجہہ (علت ) ہے۔



پراکرتی بہت زیادہ لطیف ہوتی ہے جس کوہم دیکھ ہیں سکتے لیکن اس کا اظہار ہوتا رہتا ہے وہ اپنی تخلیق سے جانی جاتی ہے۔ایثورا کر شنا کے مطابق پراکرتی کسی سے پیدانہیں ہوئی۔وہ لال ہے،سفید ہےاور کالی ہے۔تمام کی ماں ہےاورسب کو پالنے پوسنے والی ہے۔اور جو تمام کا ئنات کو سنجالے ہوئے ہے۔ بظاہ<sup>ر حق</sup>یقت میں پرا کرتی ایک نام ہے جس کی موجو دگی حقیقت ہے۔اوراس کا وجو داس کا ئنات میں ملتا ہے۔ہم پرا کرتی کی حقیقت سے ناواقف ہیں ۔ کیونکہ ہماراعلم کا ئنات کے معروضی وجو دتک ہی محدود ہے۔ پرا کرتی کا وجو دہی حقیقت اولی ہے۔اُس کے وجو د کا احساس اس کا ئنات میں تخلیق شدہ اشیاء کے ذریعے ہوتا ہے۔

- **1) ہمیرانم پریمانت:** چونکہ کا ئنات کی تمام اشیاءمحدود ہیں،ایکدوسرے پر *نحصر ہی*ں،اورایک دوسرے سے تعلق رکھتی ہیںاورآ خرکار ختم ہوجاتی ہیں ۔اس لیےوہ وجہہ جوانہیں پیدا کرتی ہے اُس علت (وجہہ ) کولامحدود،آ زاداور بھی نہ ختم ہونا چاہئے۔
  - 2) ہمیدانم سمنویات:

تمام

کائنات کی اشیاءالگ الگ ہونے کے باوجود کچھ خصوصیات یکساں رکھتی ہیں۔اس لیےان میں خوشی جُم اور اختلافات کا اظہار ہوتا ہے۔اس لیے بیہ بات ضروری ہوتی ہے کہ کوئی ایسی طاقت ہوجوان تمام وجو ہات کی وجہہ ہواور انہیں ایک مشترک دھا گے میں باند ھےرکھے۔ 3) کر ماتھ پرا'ور پچھھا:

وجو ہات ایک اولین وجہہ سے ظاہر ہوتی ہیں۔جن میں وہ وجہہ باطنی طور پر موجود ہوتی ہے۔تمام اشیاء میں ارتقاء ہوتا ہے۔اور وہ طاقت جو بیار تقاءمل میں لاتی ہے اُسے کا ئنات کی تخلیق کی وجہہ ہونا چاہیے۔اور بیہ وجہہ پراکرتی ہے۔ 4) کر نہ کر بیدو بھا گاتا:

وجہہادراثر دونوں الگ الگ ہوتے ہیں۔وجہہاثر کوظاہر کرتی ہےاوراثر وجہہ میں چھپا ہوتا ہے۔ ہروجہہ کا کوئی نہ کوئی اثر ہوتا ہے اس لیے اس کا ئنات کی بھی کوئی نہ کوئی وجہہ ہونی چاہیے۔گویا ایسی وجہہ جس میں چھپی ہوئی ہواوریہی پراکرتی ہے۔

5) او کی بھاگت ولیش وارو پاسیہ:

اس فلسفہ میں علت اور معلول کے درمیان ایک شناخت کوشلیم کیا جاتا ہے۔ جب ہم حال سے ماضی کی طرف سفر کرتے ہیں تو اثر کی شناخت وجہہ میں گم ہوجاتی ہے اس عمل میں ہر اثر وجہہ میں حل ہوجا تا ہے۔ اس طرح

نفس کی حقیقت: Nature of Self پروشا سانگھیہ فلسفہ میں بیا یک مخصوص اصطلاح (Term) ہے اس سے مرادذات جانے والا اور فاعل (کام کرنے والا) ہے۔ بینہ جسم ہے اور نہ ہی روح ، ذہن اور نہ ہی خودی بیشعور کی کیفیت کا بھی نام نہیں ہے۔ بیا پنے آپ میں خالص شعور کا نام ہے بیتما معلم کی بنیا د ہے۔ بیسب پچھ جانے والا ہے۔ وہ علم کی شے نہیں ہوسکتا۔ وہ مشاہدہ کرنے والا غیر جانب دار اور ہمیشہ سے آزاد (Eternally free) اور پُرامن ہے۔ وہ ناں اور مکاں کی قید سے آزاد ہے۔ وہ خود ہی علم اور شعور کا منع ہے۔ وہ اپنی ذات میں آپ خودا پنا شوت ہے۔ اُس کی کو کی متعین شکل نہیں ہے۔ وہ ہیشہ سے ہے۔ اُس کا انکار نامکن ہے۔ وہ تمام کمزور یوں سے پاک ہے۔ وہ پراکرتی کی حدود سے دور ہے۔

- سانکھیہ فلسفہ اور **نجات کا تصور**: اس فلسفہ کے مطابق انسانی زندگی دکھوں اور غموں سے *بھر*ی پڑ ی ہے۔ ان کے مطابق مشکلات کی تین بڑی قشمیں ہیں۔ (i
- میں پیٹ بیٹ اس میں جسمانی، ذہنی وجو ہات ہوتی ہیں مثلاً جسمانی اور ذہنی بیاری،غصہ اور بھوک کا شار ہوتا ہے۔ ادھی بھاؤتکہ
- ii) ادھی بھاؤتکہ بیمسائل قدرتی آفات انسانی آفات (جنگ فساد مار پیٹ)اور جانوروں کے ذریعے سے مشکلات جیسے ۔سانپ کا کانٹانایا ہاتھی کا پڑک دینا شارہوتا ہے۔
  - iii) ادھی رائے وک بیآ فات یا مشکلات ستارے شیطان، جن، بھوت، چڑیل (witch) وغیرہ کے ذریعے سے پیش آتی ہیں۔

راہ نجات: جہالت تمام مسائل کی جڑ ہے (Ignorance is the cause of suffering)۔اور جہالت کا مطلب اپنی اصل اور حقیقی حیثیت کو نہ جانا میسب سے بڑی جہالت ہے۔ان کی نز دیک پرا کرتی اور پروشا (نفس) کے در میان فرق کرنا نجات کے لیے ضروری ہے۔جیون کمتی اور دہیھہ کمتی جب جیوا (زندگی) پر حقیقت واضح ہوجاتی ہے اُس وقت وہ آزادی حاصل کر لیتا ہے اگر چہ وہ جسم میں رہتا ہے کیونکہ میاس کے سابقہ یا پچھلے اعمال کی وجہہ ہے۔ایسا جیو کسی دکھاور دردکو محسوس نہیں کرتا ایسا جیوتمام مشکلات سے آزادہوتا ہے آ گے چل کر اُسے جسمانی نجات بھی مل جاتی ہے۔

- سانکھی**ہ فلسفہ کانظر بی**لم: ان کےنز دیکے علم کے تین اہم ذرائع ہیں۔ 1) ادراک،(Perception) یعنیشعور <sup>ع</sup>قل،احساس
  - 2) استنباط،(Inference) یعنی استدلال، استخراج
- 3) شہادت(Testimony) یعنی، گواہی، اعتراف، دحی، تصدیق وغیرہ

سانگھیہ فلسفے کے مطابق علم مہیا کرنے میں مانس ( ذہن ) مہت ( عقل ) اور پروشا کا اہم کر دار ہوتا ہے۔ جب ہمارے حواس کسی شئے کے تعلق میں آتے ہیں تو اُس کے بارے میں احساس/ تاثر ہمارے دماغ تک جاتا ہے۔ دماغ اُن تاثر ات/ احساسات پڑ مل کر کے اُنھیں مناسب شکل دے کر ایک فیصلہ کُن شئے کی حیثیت دیتا ہے۔ بیا در اک مہت یعنی عقل تک جاتا ہے۔ عقل وہاں پر اُسے تبدیل کر کے اُسے ایک مخصوص شکل دیتی ہے۔ اس پر بھی علم کاعمل مکمل نہیں ہوتا ہے۔ کیونک عقل ایک مادی شئے ہے جو شعور سے عاری ہے۔ گو کہ وہ پر وشاک شعور کو منعکس کرتی ہے۔ مثلاً آئیندا پنے آپ سے تک پر پر نہیں کر سکتا ہے اُسے تاری سے اُس کی ضرورت ہوتی ہے۔ جس میں شئے کے مس کو ظاہر کر سکھاں طرح علم کے اُل

## فرہنگ:(Glossary)

| Ultimate realities | حتمى حقيقتيں | - |
|--------------------|--------------|---|
| Space              | مکاں         | _ |
| Time               | ز ماں        | _ |
| Shape              | حالت         | - |
| Self               | زا <b>ت</b>  | _ |
| Fundamental Course | بنبادي وجههر | _ |
| Nature of Self     | نفس کی حقیقت | _ |
| Inference          | اشنباط       | _ |
| testimony          | شهادت        | _ |

خلاصه: (Let Us Sum Up/ Points to Remember)

سانکھیہ فلسفے میں خاص طور پرتخلیق کے سوال پرغور کیا گیا ہے۔سانکھیہ فلسفے میں نظریاتی بحث ہے جب کہ یوگا فلسفے میں عملی پہلوا جا گر کئے گئے ہیں۔سانکھیہ فلسفے میں دوختی حقیقتیں ہیں۔ پراکرتی اور پروشا۔علت اور معلول میں صرف ہیت کا فر ق ہوتا ہے۔اثر وجہہ میں بالقوی موجود ہوتا ہے تخلیق کے لئے مادّ می وجہہ کا ہونا ضروری ہے۔ پراکرتی ان کے نز دیک اوّلین وجہہ ہے۔ پراکرتی ایک ہے ہمیشہ سے ہے ہمیشہ رہ گی ۔اس کے حصّے نہیں کئے جاسکتے۔ پراکرتی آم وجوہ ہے کہ وجہہ ہے۔جو کائنات کوایک مشترک دھا گے میں باند سے رکھتی ہے۔ تمام اشیاءار تقاء پذیر ہوتی ہیں۔ پر اکرتی کے تین گُن ہوتے ہیں، ستادا، تمس اور جس۔ پروشا خالص شعور کانام ہے اور تمام علم کی بنیا دہے۔ جہالت تمام مسائل کی جڑ بنیا دہے۔ سانکھیے علم کے تین ذرائع بتا تا ہے ادراک، استنباط اور شہادت۔

3.1.2: يوگا :(Yoga)) تعارف:(Introduction)

یوگا فلسفدانسان کوآزاد کی حاصل کرنے اور نجات پانے کاعملی طریقہ یاذر میں ہیتا تا ہے۔ ہندوستان میں کئی طرح کے یوگا پرعمل ہوتا ہے لیکن ان میں پاتا نجلی طریقہ زیادہ مشہور ہے۔ یوگا سائلھیہ فلسفہ کے نظریاتی پہلووں کی عملی شکل ہے۔ دونوں فلسفے یہ مانتے ہیں کہ آزاد کی اور نجات کے لیے علم بہت ضروری یانا گزیر ہے۔ اس علم کو حاصل کرنے کے لیے انسان کو اُس کی جسمانی اور ڈپنی خواہ شمات کو دبانا ہوگا۔ اپنے جسم، حواس، ذہن، عقل، اور انا (خودی) پر قابو حاصل کرنے کے لیے انسان کو اُس کی جسمانی حقیقت کو پہچان سکتے ہیں۔ کیونکہ ہمار کی حقیقی ذات ان سب سے بے نیاز ہے۔ سمانکھیہ فلسفہ میں علم کے جو ذرائع یعنی مطالعہ، ارتکاز (concentration) اور گیان دھیان (مراقبہ) کو یوگا فلسفہ میں محقیقت کو پہچان سکتے ہیں۔ کیونکہ ہمار کی حقیقی ذات ان سب سے بے نیاز ہے۔ سمانکھیہ فلسفہ میں علم کے جو ذرائع یعنی مطالعہ، ارتکاز (Perception) اور گیان دھیان (مراقبہ) کو یوگا فلسفہ کر مار کی میں تک میں ملم کے جو ذرائع یعنی مطالعہ، ارتکاز (Perception) اور گیان دھیان (مراقبہ) کو یوگا فلسفہ کر مار الحمار کی مانتا ہے۔ اس کے ساتھ یوگا فلسفے میں تصورات (Perception) ، مشاہدہ سے نتائی اخذ کر مار الحمار کا میں ہے۔ اس کے ساتھ یوگا فلسفے میں تصورات (Perception) ، مشاہدہ سے نتائی اخذ یوگا فلسفہ میں سائل ہو فلسفہ کے حکم کے ذرائع ہیں۔ یوگا فلسفہ میں سائل ہو فلسفہ کے 25 نکا سے کے ملا وہ ایک اور نکتہ 'خطا'' کو شامل کیا گیا ہے اس طرح سانکھیہ فلسفہ کی شکل یوگا فلسفہ دنوں ما بحد طبحیا ت (Meta physics) میں کی اس لیے ہم کہ سے جیں کہ یوگا سائل ہی شاہ کی شکل ہو گا سائل ہے کا سائل ہے۔ ہے۔

**یوگا سے نفسیاتی پہلو:** یوگا سے میں ستہ کی بڑی اہمیت ہے یہ پراکرتی میں ایک تبدیلی کا نام ہے اس تبدیلی میں رجس اور تمس پر ستاوا کا غلبہ ہوجا تا ہے۔ یہ ایک مادی کیفیت ہے جوذات (Self) کی قربت کی وجہ سے روش ہوجا تا ہے اور یہ جس شئے کے تعلق میں آتا ہے اُس کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ اس کیفیت کے ذریعے ذات (Self) ان اشیاء کاعلم حاصل کرتی ہے ہماری ذات میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی جو تبدیلی نظر آتی ہے وہ ایسی ہوتی ہے گویا ندی کے پانی میں ہمیں چا ند حرکت کرنا ہوا محسوس ہوتا ہے۔ جب ہماری ذات میں کوئی تبدیلی ذات کو حقیقی علم حاصل ہوتا ہے اُس وقت ہم ستہ سے بے نیاز ہوجاتے ہیں اس طرح ہم دنیا وی یا مات کی خلق کی غلامی یا انٹر ان سے آزاد ہوجاتے ہیں۔ یو گا کے ذریعے ہم ستہ میں ہونے والی تبدیلیوں پر قابو پا سکتے ہیں۔

> ستہ کے مراحل: ستہ کے پانچ مراحل (stages) ہے ۱) کسپتا (Ksipta): اس مرحلے میں ستہ بنیادی حرص اور ہوت اورلا کچ کی بہت زیادہ غلام ہو جاتی ہے۔

- ۲) مودها (Mudha):
  جبتمس غالب موجاتی ہے یا چھا جاتی ہے اُس وقت سّتہ کی کیفیت کومودها کہتے ہیں۔
  ۳) وی کسپتا (Viksipta):
  ۳) وی کسپتا (Ekagra):
  ۳) اکا گرا (Ekagra):
  ۳) اکا گرا (Ekagra):
  ۳) اکا گرا (Ekagra):
  ۳) اکا گرا (Rigra):
  ۳) اکا گرا (Rigra):
  ۳) مرکوز ہوجاتی ہے۔ مثلاً آگ کا شعلہ ہمیشہ
  ۵) نرودها (Nirudha):
  ۵) نرودها (Nirudha):
  ۳) مرکوز ہوتا ہے۔
  ۳) برمرکوز ہوتا ہے۔
- ست**ہ میں تبدیلیاں**: ستہایک مادی وجودکانام ہے کیونکہا*س سے*ذات (self) کا اظہاہوتا ہے۔ستہ میں بیرتبدیلیاں جہالت کی وجہ سے آتی ہیں جس کا نتیجہ غلامی ہوتا ہے۔ستہ میں تبدیلوں کی پانچ<sup>و</sup> تسمیں میں۔ **1) پرمانا**:

تصورات، خیالات، مشاہدہ، نتیجہ اخذ کرنااور مذہبی کتابیں علم کے ذرائع ہیں۔حواس کے ذریعے سّتہ ایک فعل یا کا م کی شکل اختیار کر لیتا ہے مختصراً ہم کہہ سکتے ہیں کہ حواس کے ذریعے تصدیق شدہ مشاہدات ہی علم کا ذریعہ ہیں۔

- 2) وی پریایا: کسی بھی شیئے کے بارے میں غلط علم وی پر مایا کہلا تاہے۔ شک (Doubt) اسی میں شامل ہے۔ 3) وکلیا:
- یہ وہ ملم ہوتا ہے جس میں جس شئے کے بارے میں علم ہوتا ہے موجود نہیں ہوتی ہے۔ مثلاً شعوراور ذات کا ایک ہونا، جبکہ ہم شعوراور ذات میں امتیاز کرتے ہیں۔ جب ہم کوئی دوا شیاء کے بارے میں واضح طور پر فرق کریں تو وہ ویکل پا کہلاتی ہے۔
  - 4) ندرا:

یوگا کے سدھ(اصول): ۱) انیا: بیدہ طاقت ہوتی ہے جس کے ذریعے Atom کی طرح باریک ترین اور نظر نہ آنے دالے بن سکتے ہیں۔ ۲) لکھیما: بیدہ طاقت ہے جس کے ذریعے پہاڑ دوں کی طرح ہلاکہ بن کر ہوا میں اڑا جا سکتا ہے۔ ۳) مصیما: بیدہ طاقت ہے جس کے ذریعے پہاڑ دوں کی طرح بڑا بنا جا سکتا ہے۔ ۴) پراپتی: بیدہ طاقت ہے جس کے ذریعے پہاڑ دوں کی طرح بڑا بنا جا سکتا ہے۔ ۵) پرا کمیا: بیدہ طاقت ہے جس کے ذریعے سے ہم عزائم کی گمز در یوں کو دور کر سکتے ہیں۔ ۲) واستوا: بیدہ طاقت ہے جس کے ذریعے سے ہم عزائم کی گمز در یوں کو دور کر سکتے ہیں۔ ۲) واستوا: بیدہ طاقت ہے جس کے ذریعے سے ہم عزائم کی گمز در یوں کو دور کر سکتے ہیں۔ ۲) واستوا: بیدہ طاقت ہے جس کے ذریعے سے ہم عزائم کی گمز در یوں کو دور کر سکتے ہیں۔ ۲) ایت ذا: تما مطبقی اشیاء پر قابو پایا جا سکتا ہے۔ ۲) ایت ذا: تما مطبقی اشیاء پر قابو پایا جا سکتا ہے۔ میں کے ایت ذات میں این طاقتوں کے حصول کو ناپسند بیدہ قرار دیا گیا ہے کیونکہ یوگا کا اصل مقصد طاقت کا حصول نہیں بلکہ نجات کی

> **یوگائے آٹھاقسام:** ستہ پرقابو پانے اور دھیان مرکوز کرنے کے لیے یوگاذیل کے آٹھ سادھن تجویز کرتا ہے۔ ۱) سیما: جسم زبان اور ذہن پر قابو پانے کا نام سیما ہے۔ سیما کی پانچ قشمیں ہیں۔ ۱) اہنسا: ہوشم کے تشدد سے پر ہیز ۔ کسی بھی جاندار کو تکلیف نہ پہنچانا۔

بيفلسفه معلم اورطالب علم دونوں سے جسمانی، ذہنی اور عقلى نظم وضبط كا مطالبہ كرتا ہے۔اس كے نز ديك جسمانی اور ذہني نظم

110 وضبط تعلیم کے مل کی جان ہے۔

### يوگااور تعليم:

یوگامیں بطور خاص طالب علم کو مادی مشکلات کاحل بتایا جاتا ہے۔ اُس کی ذبنی صحت کو بہتر بنانے ، تناؤ کا مقابلہ کرنے ، جذبات پر قابو پانے اور بیش فعالیت (Hyperactivity)) پر قابو پانے کی تربیت دی جاتی ہے۔ اس کے علاوہ طلباء میں صبر اور تحمل پیدا کرتے ہیں۔ اُن کی قوت ارادی کو فروغ دیا جاتا ہے۔ اُنصیں ایپ باطن کی تعلیم و تربیت دی جاتی ہے۔ اُن کے اندر کے تحلیقی شعور کو بیدار کر کے اُن کی قوت ارادی کو فروغ دیا جاتا ہے۔ اُنصیں ایپ باطن کی تعلیم و تربیت دی جاتی ہے۔ یو گافلسفے میں معلّم کی بڑی اہمیت ہے۔ معلّم صرف نظریاتی تعلیم ہی نہ دے بلکہ علی کا م کر کے مظاہرہ بھی کرے۔ معلّم کو علم کی طاقت ، قوت ارادی اور عمل کی قوت سے آراستہ ہونا چاہیئے۔ یو گافلسفہ چاہتا ہے کہ طلباء اپ آپ کو کم تل طور پر اپنے معلّم کے والے کردیں۔ کیونکہ معلّم کی بڑی ایمیت ہے۔ معلّم صرف نظریاتی تعلیم ہی نہ دے بلکہ علی کا م کر کے مظاہرہ بھی کرے۔ معلّم کو معلم کی طاقت ، قوت ارادی اور عمل کی قوت سے آراستہ ہونا چاہیئے۔ یو گافلسفہ چاہتا ہے کہ طلباء اپ آپ کو مکم کل طور پر اپنے معلّم کو کے والے کردیں۔ کیونکہ معلّم کے بغیر کچھ بھی حاصل نظریاتی کی طلب میں اور نظم و صر بیا ہے است کا م کرے معلّم کی دی

#### فرہنگ: (Glossary)

| Concentration | ارتكاز                |
|---------------|-----------------------|
| Perception    | ادراک/شعور/ دریافت    |
| Inference     | اشتنباط/استدلال/نتيجه |

خلاصه: (Let Us Sum Up/ Points to Remember)

- پوگافلسفہانسان کی نجات پانے کیلیے عملی طریقوں سے داقف کرا تاہے۔
  - انسانی آ زادی اورنجات کیلئے علم کی ضرورت کا قائل ہے۔
    - يوگافلسفه، سامکھيد فلسفے کی عملی شکل ہے۔

بيں۔

- یوگانجات کے حصول کیلئے ذہنی اور جسمانی خواہ شات کو کنٹر ول کرنے کی تلقین کرتا ہے۔

یوگا کی آ ٹھاقسام ہیں۔
 یوگا میں پانچ آسن ہیں۔ آسن کے ذریع جسمانی مضبوطی اور ذہنی صحت حاصل ہوتی ہے۔
 یوگا معلم اور طالب علم دونوں سے ذہنی جسمانی اور عقلی نظم وضبط کا مطالبہ کرتا ہے۔

اکتسابی جائی : 1) بھارت میں یوگا کا......طریقہ شہور ہے۔ 2) یوگا فلسفہ، سانکھیہ فلسفے کی...... تاسن ہوتے ہیں۔ 3) یوگا میں ..... تاسن ہوتے ہیں۔ جوابات: ارپا تانجلی سرآ ٹھر

#### (Nyaya) نيابه (Nyaya)

نیا پینسکرت لفظ ہےاس کے معنی <sup>در</sup>مضمون کی تفصیلات' میں جانے کے ہوتے ہیں۔اس میں مضمون کا تجزیاتی مطالعہ منطقی انداز میں کیا جاتا ہے۔ نیا بیکوترک و دِیاّ یعنی وجو ہات کاعلم اور وداودیہ یعنی مباحثہ کاعلم بھی کہتے ہیں۔اس فلسفہ نے منطق کے ذریعینام پر روشنی ڈالی ہے۔ان کے نز دیک علم کا مطلب اشیاء کا اظہار ہے۔وہ کہتے ہیں کیلم کے ذریعے اشیاء چراغ کی مانندروشن ہوجاتی ہیں۔

انسانی زندگی میں دکھوں سے نجات ہم جانتے ہیں کہ بھارتی فلسفوں میں انسانی دکھوں کامسلہ بڑی اہمیت رکھتا ہے۔ نیا یہ فلسفے کا مقصداس دکھ سے نجات حاصل کرنا ہے۔اس فلسفے کے مطابق بیدد نیاہمار سے سامنے اعمال اور نتائج کے چگر کی صورت میں خاہر ہوتی ہے۔اور ہمیں دکھوں سے نجات پانے کے لیے چگر کوتو ڑنا ہوتا ہے۔

اس چگر کی ابتداءغلط نہی (Misapprehension) سے ہوتی ہے۔اس کا مطلب اشیاء کی حقیقت کو سجھنے سے قاصر رہنا ہے۔ یاحقیقت پر تو ہمات اور غلط خیالات کا پر دہ ڈالنا ہے۔اور بیر کہ آ دمی اپنے آپ کوصرف ذہن اورجسم کا مرکب سمجھے۔ دوسرے مرحلے میں عدم توازن (Imbalance) ہوتا ہے۔اس میں فرد،انا (ego) کا شکار ہوجا تا ہے۔اور اس کیلئے وہ جھوٹے سہارے لیتا ہے۔

تیسرا مرحلہ کر مالیعن عمل کا ہوتا ہے ۔ عمل کی تین قسمیں ہوتی ہیں۔ مثبت ، منفی اور غیر جانب دار۔ مثبت اور منفی اعمال کا نتیجہ فوری یا دیر سے ضرور ملتا ہے۔ چو تصر دور میں پنر جنم یعنی دوبارہ زندگی ملتی ہے۔ جو ہمارے سابقہ زندگی کے اعمال کا نتیجہ ہوتی ہے۔ آخری مرحلہ دکھوں کا ہوتا ہے۔ اس میں انسان بیاریوں ، بے اطمینانی ، غم ، دباؤ اور یا سیت کا شکار ہوتا ہے۔ اس چگر کو توڑنے کیلئے ہمیں بصیرت اور حکمت کی ضرورت ہوتی ہے۔ زندگی سے عدم تو ازن کو ختم کرنا ہوتا ہے۔ عمل اور اُس کے نتیج میں پنر جنم کے چگر کو ختم کرنا یعنی نیات حاصل کرنا ہے۔ نیات کی حکم میں کرنے کیلئے یہ فلسفہ ہمیں درج ذیل چارتا ہوتا ہے۔ میں اُس کی بند کی سے میں پنر جنم کر ہوتا ہے۔ اُس کی بند کی میں اُس کی بند کی میں اُس کی بند ہوتا ہے۔ میں پنر ہوتا ہے۔ اُس کی بند کی سے میں اُس کی بند کی میں ہوتا ہے۔ میں چرک کے بند کی میں پند کو بی میں اُس کر ہوتا ہے۔ میں پند کی سے میں پر میں پر میں پر میں اور کر ہوتا ہے۔ اُس کی بند کی سے میں اُس کی بند ہوتا ہے۔ اُس کی بند کی سے میں پر پر میں بی میں ہوتا ہے۔ میں پر کو پر میں بھیر ہوتا ہے۔ میں اُس کی میں اُس کا بند ہوتا ہے۔ میں ہوتا ہے۔ میں کو بند کی میں ہوتا ہے۔ میں پر می بی ہوتا ہے۔ میں ہوتا ہے۔ میں ہوتا ہے۔ میں ہوتا ہے۔ میں اور اُس کے نتیج میں پر میں ہوتا ہے۔ میں اور اُس کے نتیج میں پر جنم کے چگر کو ہم

تعارف:

4) قطعی پر ہیز کے ذرائع۔اشیاء کا حقیقی علم

File Name : Unit-102-

- ادراک کے اعتیازات/خصوصیات اس کی دوخصوصیات ہوتی ہیں۔ (i) عمومی (Ordinary) (ii) غیر معمولی (extraordinary) **عمومی تصور**ی بھی مزید دوستمیں ہیں۔ i) اندرونی (ii) ہیرونی عمومی تصور کی بھی مزید دوستمیں ہیں۔ i) اندرونی (ii) ہیرونی 1) اندرونی تصور میں شئے اوردماغ کاتعلق راست (Direct) ہوتا ہے اورذ ہن خوشی جنم ، محبت اور نفرت جیسی خصوصیات کوجنم دیتا ہے۔ 2) ہیرونی ہیرہمارے حواس خمسہ سے متعلق ہوتا ہے۔ i) دیکھنا (ii) چھونا (iv) چھونا
  - ii) غیر معمولی تصور: غیر معمولی تصور میں ہم حواس خسمہ کے بغیر علم حاصل کر لیتے ہیں۔

<u>غیر معمولی تصور کے مراحل</u>: اس میں اشیاء کے در میان مشتر ک خصوصیات کی بنیاد پر ان کے الگ الگ گروپ تیار کیے جاتے ہیں۔ مثلاً بیر کہنا کہ انسان فانی ہے۔ برف ٹھنڈ اہوتا ہے پھر سخت ہوتا ہے گھا س نرم ہوتی ہے ان میں ٹھنڈک ہجنتی اور نرمی ایسی خصوصیات ہیں جو چھونے کے احساس کے ذریعے معلوم کی جاسکتی ہے ساتھ ہی ان کو دیکھا بھی جاسکتا ہے۔ اس میں ہم وجدان کے ذریعے علم حاصل کرتے ہیں۔ بیام طور پر یوگی لوگ جو مافوق الفطرت صلاحیتوں کے مالک ہوتے وہ اس طرح کے علم کا دعویٰ کر تے ہیں۔

استنباط کرنا (نتیجہ اخذ کرنا): (Inference) اس کا مطلب ہے کسی شئے کے بارے میں اندازہ لگانا۔اس کے لیے ہمیں پہلے سے پچھٹم کی ضرورت ہوتی ہے جس کی بنیاد پرکسی شئے کے بارے میں کوئی فیصلہ کرتے ہیں۔مثلاً پہاڑی پرآگ لگی ہے کیونکہ وہاں سے دھواں اُٹھر ہاہے اور جہاں دھواں ہوتا ہے وہاں آگ ہوتی ہے۔

**نتیجاخذ کرنے کے مراحل**: نتیجہ اخذ کرنے کے لیے ہمیں کم از کم تین مراحل کی ضرورت ہوتی ہے او پر کی مثال میں ہم نے آگ کے دجود کا پتہ لگایا تھا جہاں پردھواں ہمارے نتیج تک پہنچنے کا ذریعہ تھا۔دھویں سے آگ کا نتیجہ کا اخذ کرنے میں پہلامرحلہ پہاڑی پردھویں کی موجودگی۔دوسرے مرحلے میں دھویں اور آگ کا قریبی تعلق جس کے بارے میں ہم پہلے سے جانتے ہیں۔تیسرے مرحلے میں پہاڑی یعنی وہ مقام جہاں آگ گھی ہوتی ہے۔

## تقابل کرنا:(Comparison) ہم دواشیاء کے درمیان تقابل کر کے ان کی حقیقت کاعلم حاصل کر سکتے ہیں بعض چیزیں اپنی ضد کی وجہہ سے بھی سمجھ میں آتی ہیں مثلاً صبح شام، آگ پانی

نیا یوفلسفه اور تعلیم: اس فلسفے کی سب سے اہم دین اُس کا طریقہ کا رہے۔ اس کا اپنا ایک منطقی (Logical) طریقہ کا رہے۔ اس فلسفے میں علم حقیقی ، نجات کا ذریعہ ہے اس لیئے اس کے ماننے والوں نے علم کے حقیقی اور سیچے ذرائع کی شناخت میں کا فی محنت کی۔ ساتھ ہی اُنھوں نے غلط تصورات سے حقیقی علم کو متاز کرنے کیلئے بھی کا فی کو ششیں کیں۔ اس فلسفے نے مذہبی اور فلسفیانہ خیالات کو منطق اور اتصال و یک رنگی کے اصولوں پر پر کھنے کی کوشش کی۔ اُن کے زد یک استددلالی طرز سے مراد وہ ذہنی کو ششیں ہیں جس میں نہائج کے حصول کیلئے ایک ذہنی عمل سے گذ راجا تا ہے۔ جس کی پیروی کی جاسمتی ہو جسے تصد یق کی جاسمتی ہو۔ اور جو د گیر عقل مندوں کیلئے بھی قابل قبول ہو۔اس طرح سے حاصل ہونے والا سچائی علم آفاقی ہوگا۔ نیا یہ فلسفہ نقیدی طرز فکر کو بڑھا وادیتا ہے۔اور ہر طرح کے تعصّبات اور غیر عقلی عقائد کور ڈکرتا ہے۔ یہ فلسفہ طلباء میں تعمیر می سوچ پر وان چڑھا تا ہے۔اس فلسفے نے طلباء کو منطق انداز میں خود شناسی کی ترغیب دی۔منطق کے علاوہ اس عمل میں وہ مطالعہ ، غور وفکر ، سماعت اور فیصلہ کرنے کی صلاحیت کو اہمیت دیتے ہیں۔

#### فرہنگ:(Glossary)

| Misapprehension | غلطتهمي           |
|-----------------|-------------------|
| Self            | نفس               |
| Senses          | حواس              |
| Intellect       | ذ <sup>ي</sup> هن |
| Activity        | سرگرمی            |
| Imbalance       | عدم توازن         |
| Consequence     | نتائج             |
| Suffering       | د کھ              |
| Rebirth         | پنرجنم            |
| Liberation      | نجات              |

خلاصہ: (Let Us Sum Up/ Points to Remember)

نیایی فلسفہ نے حقیقت کی تلاش میں منطق کو بہت اہمیت دی۔
 نیایی فلسفہ انسانی زندگی میں عدم توازن کیلئے انا (Ego) کو ذمتہ دار قرار دیتا ہے۔
 اس فلسفے کے مطابق دُکھوں سے نجات کیلئے حقیقی علم حاصل کرنا ضروری ہے۔
 نیایی علم کے چار درائع تسلیم کرتا ہے ادراک ، استنباط ، تقابل اور شہادت۔
 نیایی فلسفے میں علم کی نوعیت ، علم کے درائع کے مقابلے میں ثانوی حیثیت رکھتی ہے۔
 اس فلسفے نے علم کی نوعیت ، علم کی درائع کے مقابلے میں ثانوی حیثیت رکھتی ہے۔
 اس فلسفے نے علم کی نوعیت ، علم کے درائع کے مقابلے میں ثانوی حیثیت رکھتی ہے۔
 اس فلسفے نے علم کی نوعیت ، علم کے درائع کے مقابلے میں ثانوی حیثیت رکھتی ہے۔
 اس فلسفے نے علم کی دوشتہ میں بیان کی ہیں۔

- نیا بید فلسف کے مطابق ہمیں ڈکھوں سے نجات کیسے حاصل ہو سکتی ہے؟
  - 4) نیاب**ہ میں** ادراک کی حقیقت بیان کرو۔

### 5) نیابیہ میں استنباط کے مراحل بیان کرو۔

مزيد مطالع كيليَّ كتب:

U.S. Vashishtha, Hemant khandai and Anshu Mathur, : Educational
 Philosophy, 2013, APH Publishing Corporation, New Delhi.
 Deepsh Chandra Prasad Dr. : Philosophical Foundation of
 Education, 2008, KSK Publisher and Distributor, New Delhi.
 Santosh Vallkkat Dr. : Philosophy of Education, 2014 APH
 Publishing Corporation, New Delhi.

# 3.1.4 صوفى ازم: (Souism) تعارف Introduction بياكانى نصاب كى دوسرى اكانى كا حصه ب-اس اكانى ميس بم تصوف كى تعريف معنى ، تصور، طريقة متدريس بنظم وعنبط اور معلم كردول كا مطالعة كرينظے۔ صوفى ازم ( تصوف ) ترين درجات بيس ايمان ، اسلام اور احسان ۔ ايمان اور اسلام عقيدہ وعمل كانام بے اور اس سے مادراء بھى ايک مقام ہے جے'' اصطلاح حديث' ميں احسان سے ايمان اور اسلام عقيدہ وعمل كانام بے اور اس سے مادراء بھى ايک مقام ہے جے'' اصطلاح حديث' ميں احسان سے ايمان اور اسلام عقيدہ وعمل كانام بے اور اس سے مادراء بھى ايک مقام ہے جے'' اصطلاح حديث' ميں احسان سے تعبير كيا گيا ہے مثاہ دولى اللہ محدث دہلوڭ اسے بھى سلوک د تصوف اور طريفت كانام ديتے ہيں ( لمعات ۲۰ سر ۲۰۷ ) تعموف نفس كى اصلاح توظيير كان بتمام كرتا ہے ۔ تصوف ( صوف ) تز كيف من اور تصفيہ باطن پر اى ليے زور ديتا ہے كہ اس کے ذريعہ معرفت دبانى كى تحصل ہوتى ہے۔ حضرت محد دہلوى است محد معلى بتو يوں الا خوال محد يت '' ميں احسان ک ميں شخ محمد وندر بانى كي تحصيل ہوتى ہے۔ حضرت محد دہلوى اس تعرف ( معوف اور طريفت كانام ديتے ہيں ( لمعات ۲۰ سر ۲۰

تصوف اس طرز زندگی کا نام ہے جس میں بندہ غیراللد سے منہ موڑ کراپنے معبود ومحبوب کے ساتھ بےلوث رشتہ قائم کر لیتا ہے۔ نتیجہً اس تعلق بندگی سے اسے وہ روحانی لذت وانبساط اور لطف و کیف نصیب ہوتا ہے۔ جسے اقبال کی زبان حقیقت ترجمان نے اس طرح ادا کیا۔ دوعالم سے کرتی ہے بیگا نہ دل کو عجب چیز ہے لذت آشنائی المخصر تصوف اس طرز زندگی کا نام ہے جس میں تز کیہ نفس اور تصفیہ باطن کے ذریعہ معرفت ربانی کی تخصیل ہوتی ہے دوسر لے فظوں میں وہ طریق شریعت جس کے ذریعہ تز کیہ نفس اور صفائے باطن کے آ داب واحوال معلوم ہوں اور معرفت الہی کا نور میسر آئے نصوف (صوفی) کہلا تا ہے۔

تصوف کے باب میں تیسراقول اس کے 'الصوف' سے شنق ہونے کا ہے جس کے معنیٰ 'اون' کے ہیں باب تفعل کے

بعض مردان حق نے قرون اولیٰ میں اظہار تذلل (عاجز ی کرنا) مجاہدہ اورغایت (غرض مطلب) عجز و نیاز کے خاطر کھودا اونی لباس پہنا چنا نچہ اس اونی لباس کی مناسبت سے ان کوصوفی کالقب ملا۔ شیخ عیاص الدین ٌفر ماتے ہیں۔ چونکہ گزشتہ زمانے ( قرون اولیٰ ) میں مردان حق ( تذلل اورغایت عجز وانکساری کے باعث اونیٰ لباس پہنے لگے تھے۔

اسلیے(اس مناسبت سے)ان کےاعمال وافعال کو''تصوف'' کا نام دے دیا گیا۔ ایس رہی ذاہب میں مدتن کہ جائر ایسانان سے میں جنوب مشتہ

علامہ ابن خلدون اسی موقف کی تائیدان الفاظ سے کرتے ہیں'' نصوف صوف سے مشتق ہے کیونکہ اونی لباس اہل تصوف سے مختص تھا۔ کہا گیا ہے کہ اون کی طرف نسبت اس اعتبار سے ہے کہ پیلباس اسلاف معتقدین کوزیا دہ مرغوب تھا کیونکہ پیہ زہدوتواضع کے قریب تر ہے۔اوریہی وجہ ہے کہ پیانبیاءکالباس بھی رہا ہے۔ (ایشیخ ارسلان الدء مشقی)

چوتھا قول 'الصوف' ' الصوف سے اشتقاق کے حوالے سے ایک معنی' کیسوشدن' بھی بیان کیا گیا ہے۔ بعض کسی طرف سے پوری یکسوئی سے متوجہ ہوجانا۔ اس اعتبار سے تصوف کا مقصود و مطلوب ذات الہٰی کے ذکر ومحبت میں اسقدر یکسوئی اور محویت (خیال میں گھر ، غرق ہونا) حاصل کرنا ہے کہ ماسویٰ اللّٰہ کی طلب وخوا ہمش سے دھیان بالکل ہٹ جائے۔

علامہ غیاث الدینؓ فرماتے ہیں'' ہوسکتا ہے کہ تصوف صوف سے مشتق (وہ لفظ جو کسی دوسر ےلفظ سے بنایا گیا ہو ) ہو جس کے معنی ہے یکسو ہوجانا اور (ہر طرف سے ) منہ پھیر لینا ہے چونکہ اللّہ سے وصول واصل ہوتے ہیں اور ماسو کی اللّہ سے ردگردانی کرتے ہیں اس لیےان احوال کو تصوف کہا جاتا ہے۔

غياث اللغات سااا

يانچوان قول 'الصفه'

بعض علماء نے تصوف کا اشتقا صفہ ہے بھی کیا ہے۔ جس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے شیخ ابوبکر بن اسحاق بخار کی فرماتے ہیں ایک گردہ کا کہنا ہے صوفیہ کی وجہ سے تسمیہ (نام رکھنا) ان اکا باعتبار اوصاف اصحاب صفہ سے قریب تر ہونا ہے۔ جو رسول اللہ وی سے عہد مبارک میں موجود تھے۔ (ایقاظہ الھم فی شرح الحکم ایم) اسی قول کی تائید میں شیخ احدالحسینی فرماتے ہیں بیصفہ سے ماخوذ ہے کیونکہ تصوف تمام ترخو بیوں سے متصف ہونے اور اوصاف فد مومہ کے ترک کردینے پہنی ہے۔ (شرح النظر فالم المد اہب النصوف آل صف سے مشتق ہے گویا کہ صوفیہ کے قلوب باری تعالیٰ کی حضور کے اعتبار سے صف اول میں ہوتے ہیں۔(الدسالۃ القشیریں ۱۴۶۱)

بالا ذیل حسن بصری کا قول اس قول کی تائید کرتا ہے جو سفیان توریؓ سے روایت کی گئی ہے کہ اگر شخ ابو ہاشم صوفی نہ ہوتے تو میں ریاء کی باریکیوں کو نہ جان پا تایہ بات اس امر پر دلالت کرتی ہے۔ کہ دور قدیم میں اسم صوفی معروف تھا۔ اور کہا جا تاہے کہ بیاسم ، جمرت نبوی کے بعد دوسوسال تک معروف نہ تھا کیونکہ نبی اکر م ایک ہے کہ دور میں آپ تایی ہے کے حابہ اس آ دمی کو صحابی کا نام دیتے جو آپ کی صحبت سے مشرف ہوتا کیونکہ اس میں صحبت رسول تائیں کی طرف اشارہ تھا جو ہرا شار سے رہیں ت تھا۔ اور عہد رسالت ما جی بی جو آپ کی صحبت سے مشرف ہوتا کیونکہ اس میں صحبت رسول تائیں کی طرف اشارہ تھا جو ہرا شار

وی کے منقطع ہونے کو عرصہ گزر گیا اور نور مصطفوی ﷺ پوشیدہ ہو گیا اور لوگوں کی آ راءمختلف ہوگئی۔اور ہرصاحب رائے اپنی رائے میں منفرد ہوگیا اورعلمی فضا کونفسیاتی خواہشات نے مکدرکردیا۔متقین کی بنیادیں ہل گئیں اور زاہدوں کے عزائم متزلزل ہوگئے۔ جہالتوں کا غلبہ ہونے لگااور تاریکی کے بردے دلوں پر گہرے ہو گئے۔ عادات بگر گیئں اورار باب دنیا خرافات دنیا میں گھر گئےاور خطا کارپوں میں مبتلا ہو گئے توایک گروہ نیک اعمال اور روثن احوال اور عزیمیت (طلسمی دُعا) میں صدق اور دین میں قوت کے ساتھا لگ ہو گیاانہوں نے دنیا اوراس کی محبت سے کنارہ کشی اختیار کی اور عزلت و تنہائی کوغنیمت جانا اورانہوں نے اپنے لیے خانقاہ بنائی جہاں وہ کبھی جمع ہوتے اور پھرالگ ہوجاتے ان میں اصحاب صفہ کانمونہ موجود تھا۔ انہوں نے اسباب کوترک کردیا اور ہمہ تن اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو گئے تو ان کے نیک اعمال ان کے لیے روثن ومنور احوال کے لئے ثمر آ ور ہوئے اور علوم الہیہ کے قبول کرنے کے لیے نہم کی صفائی مہیا کی اس طرح ان کو ظاہری زبان کے ساتھ ساتھ باطنی زبان اور عرفان حاصل ہوااورا یمان ظاہری کے ساتھ ساتھ ایغان سے بھی بہرہ ورہو گئے جس طرح کہ حضرت حارثہ نے فرمایا سے جب مجھےایمان کے غیر معمولی مرتبہ کا کشف ہوا جو عام لوگوں میں نہیں پایا جا تا تو میں حقیق اور صحیح معنوں میں مومن بن گیا بس جب ان علوم نے ان گوشہ نشینوں کو نئے علوم سے واقف کرایا تو انہوں نے ان علوم جدیدہ کے لیے اصطلاحات وضع کیں جوان کے خیالات کی ترجمانی کرسکیں اوران کے وجدان وباطنی کیفیات کوظاہر کرسکیں پھراختلاف نے اپنے اسلاف سے اس کی تعلیمات حاصل کرنا شروع کیں اور بیسلسلہ جاری وساری ہوگیا یہاں تک کہ زمانہ مابعد میں اس نے ایک با قاعدہ علم اورمستقل رسم کی صورت اختیار کرلی توبیاسم صوفی ان میں رائج ہو گیا اور بیلوگ خود بھی اسی نام سے موسوم ہو گئے بس اس وقت سے بیاسم ان کی نشانی ہےاور علم الہی ان کی صفت ہے عبادت الہی ان کا زیور ہےاور تقویٰ ان کا شعائر اور حقیقت الہیہ کے حقائق ان کے اسرار ہیں بیرحضرات قبیلوں کو چھوڑ کر غیرت کے قبول میں رہتے ہیں اور حیرت کی دنیا میں آباد ہو گئے ہیں اوراللہ تعالٰی کے ضل وکرم ے کخطہ یہ کخطہ (میل یہ میل) ترقی کی طرف رواں ہیں اور محبت الہٰی کی آگ ان کے دل میں شعلہ زن ہےاور وہ پھر بھی تشکی کے عالم میں ہل من مزید کانعرہ بلند کرتے ہیں۔ (عوارف المعارف:۴۰-۲۰۵)

یہ طویل اقتباس اصطلاح تصوف وصوفی کے آغاز دراج کی بطریق احسن وضاحت کرتا ہے اور اصحاب صوفیاء کے ہوں ہفس پر سی قلبی وذہنی آلود گیوں اور استخوان گیری کے دور میں عشق الہی اور خالص دین کی شمعیں جلانے کی دلیل ناطق ہے اور ان اصطلاحات کے مدلولات کے بے مثال ہیان ہے اس اقتباس پر جس قدر غور وفکر کیا جائے اہل تصوف بطور فلسفہ روحانیت عبادات دریاضات کا مقصد مدعا ٹہرتا ہے۔

شیخ ابونصر سراج نے کتاب اللمع میں لکھا ہے کہ بے شک میداسم (صوفی) نیانہیں ہے کیونکہ حسن بصریؓ نے جنہوں نے

صحابہ کی ایک جماعت کو پایا۔ ایک صوفی کو کعبہ کے طواف میں مشغول دیکھا۔ (انشیخ ارسلان مشقی ۲۵) لفظ صوفی کا بے ساختگی سے بیا سنتعال اس حقیقت کا غماز ہے کہ حضرت حسن بصریؓ کے زمانے میں کسی کو (صوفی ) کے نام سے پکار نے کارواج اس قدر عام تھا کہ لوگ اس اصطلاح سے بخو بی آشنا اور مانوس ہو چکے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے کمال بے تکلفی سے اس اصطلاح کی تفصیل میں جائے بغیر کہہ دیا کہ میں ایک صوفی کو کیسے کا طواف کرتے ہوئے دیکھا ظاہر ہے کہ بیہ بات وہ ی کہ سکتا ہے کہ جس کو لیفتین ہو کہ جو وہ کہ گا اس کا ساملے بلا تامل سے بھا حضرت اما سفیان تو رکؓ اور شخ ابوالہا شم صوفی اور پہلی خانقاہ

حضرت امام سفیان توریؓ صاحب حال بزرگ اور جلیل القدر امام اور صاحب حال بزرگ ہوئے جوامام ابو حذیفہؓ کے استاد بھی اور شاگر دبھی تھے۔ آپ اپنے وقت کے بہت بڑے متفی ، پر ہیز گار محدث ، مورخ تھے۔ آپ کا ثنار تابعین میں ہوتا ہے۔ ابوعبد الرحن السلمیٰ آپ کے بارے میں لکھتے ہیں۔ سفیان بن سعید بن مسر وق بن حبیب رافع تو ہری آپ عبد المنا ۃ ک قبیلہ تورسے ہیں اور کہا گیا کہ آپ ہمدان کے قبیلہ تورسے آپ ابوعبد اللہ الکو فی ، ان ائمہ میں سے ہیں جو علم کا سمند رتھا ور آپ کوئی بات نہ سنتے تھ گر بیک آپ کو حفظ ہوجاتی ۔ خطیب کہتا ہے۔ امام تو ری ائمہ ملمین میں بڑے جلیل القد را مام تھے۔ اور دین مبین کی نشانیوں میں سے ایک نشانی تھے۔ آپ کی امامت پختگی ، ضبط ، حفظ اور معرفت پر سب متفق ہیں اسما ھیں بھر ہیں آپ کا انتقال ہوا ور 2 کے میں آپ بیدا ہوئے۔ (طبقات الصبو فیہ: ۲۷) (تذہب الکمال)

کسب فیض کے لیے باضابطہ اجمیر شریف کا سفر کیا۔اور خواجہ صاحبؓ کی درگاہ کے پاس ایک ٹیلے پر اپناٹھکانہ بنالیا اور سلسل

File Name : Unit-102-

مراقبہ کے ذریعہ پنا حال جانے کی کوشش کرتے رہے، آخر میں ان کوکشف کے ذریعہ یہ ہدایت ملی کے جوبھی کمی ہے وہ دیو بند کے مدرسہ میں حدیث پڑھانے سے کمس ہوجائے گی۔(بحوالہ الم یعۃ خواجہ غریب نواز نمبر) اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ علماء دیو بند تصوف کے حامی اور اس پڑھمل کرنے والے تھے۔ اتنا ہی نہیں بلکہ بہت بڑے بڑے علماء اجمیر شریف گئے اور دہاں فاتحہ پڑھا۔ ان علماء میں سے کچھ کے بارے میں وہاں انہوں نے بہت دیر تک فاتحہ پڑھی تھی مجاہد ملت مولا نا حفظہ الرحمٰن بھی کئی بارتشریف لے گئے تھے، غالباً 100 ہو میں آخری بار حاضر ہوتا ہے کہ مان یعقوب صاحب شیخ الاسلام حضرت مولا نا تحد پڑھا۔ ان علماء میں سے کچھ کے بارے میں وہاں انہوں نے بہت دیر تک فاتحہ پڑھی دی ہے۔ (روز نا مہ داشٹر بیسہا راصفہ اول اتو ار قار 10 رنو میں 100 وہ بار حاضر ہوئی ہو ہو ان محکم ہوں اور میں حاضری دی ہے۔ (روز نا مہ داشٹر بیسہا راصفہ اول اتو ار 13 رنو میں 2016) بالا ذیل مضمون سے بیہ بات صاف ہوجاتی ہو کہ تھی کہ کہا ہو ک

تصوف کے بنیادی اصول: Fundamental Principles of Sufism اگر شریعت وطریقت میں سے کسی ایک کا فقدان ہوتو معمول ہد دین نامکمل ونا تمام رہتا ہے۔ شریعت کا تعلق ان احکام اور انفرادی واجتماعی امور سے ہے۔ جن کی بنا پر فر داور جماعت کی خارجی زندگی تشکیل ہوتی ہے۔ بیعبادات و معاملات دوا نواع (قسموں) پر منقسم ہیں۔ جب کہ طریقت کا تعلق ان روحانی لذات اور معنوی کیفیات سے ہے۔ جواطاعت و نیکی کے نتیجہ میں انسان کے دل پر مرتب ہوتی ہیں اسے ہی عام زبان میں تصوف کہا جا تا ہے۔ شریعت و خال عن ایک مستقل ہونے کے باوجو دبا ہم لازم وملزم ہیں۔ ان میں جدائی وافقراق (جدائی پیدا کر دینا) نامکن ومحال ہے۔ تصوف کے بنیادی اصول مندرجہ ذیل ہیں۔

- 1) ایمان
- 2) اسلام
- 3) احسان

1) ایمان ایمان کا تعلق عقیدہ سے ہے۔جس شخص کا اللہ پراس کے فرشتوں پراس کے رسولوں پر جنت اور جہنم پرایمان لانے اور مرنے کے بعد دوبارہ جی اٹھنے پربھی یفتین رکھے۔ایمان کے معنی ہے کی انسان کو اللہ اور اس سکے رسولوں اور تمام غیب کی چیز وں پریفتین رکھنایا یفتین ہونا۔

2) اسلام

اسلام سے مراد ہے شریعت پر چلنا یعنی اللّٰداوراس کے رسول ﷺ کے بتائے ہوئے راستے پر چلنا۔ بیدرجہا یمان سے ایک درجہآ گے ہے۔ یعنی آپ اللّٰداوراس کے رسولوں وغائب کی چیز وں پرایمان لاتے ہوئے شریعت پڑمل کرنااوراس پر چلنا۔اسے شریعت اور طریقت بھی کہتے ہیں۔

بقول مولانا عبدالماجد دریا آبادی <sup>دو</sup> شریعت وطریقت کے درمیان کوئی تحائفا یعنی باہم مخالف نہیں بلکہ تمام اکا بر طریقت نے نصر تک کی ہے کہ کمال شریعت ہی کا نام طریقت ہے اتباع رسول پیلیٹی جب تک محض ظاہری شکلوں تک محدود رہے اس کا نام شریعت ہے ، اور جب قلب وباطن بھی نورانیت رسول پیلیٹی سے منور ہوجائے تو یہی طریقت مثال جس شخص نے نماز کتب ، فقہ میں لکھے تو اعد کے مطابق پڑھ لی شریعت کی روسے ریڈ نماز کم مل ہوگئی مگر طریقت اسے کا فی نہ سمجھے گی وہ اس پڑھوں تک محض کتب ، فقہ میں لکھے تو اعد کے مطابق پڑھ لی شریعت کی روسے ریڈ نماز کم مل ہوگئی مگر طریقت اسے کا فی نہ سمجھے گی وہ اس پڑھوں تک کہ جس طرح چہرہ کعبہ کی جانب متوجہ رہا قلب بھی رب کعبہ کی جانب متوجہ اور جس طرح جسم حالت نماز میں ظاہری نے استوں سے پاک رہاروح بھی باطنی آلائشوں اور پریشان خیالوں سے پاک رہے۔

مذکورہ صدر بیان کی تائید میں بخاری شریف کی مشہور حدیث کو جواہل علم میں حدیث جبرائیل کے نام سے مشہور ہے پیش کی جارہی ہے حضرت جبرائیل نے حضور طیف کی سنہور حدیث کو جواہل علم میں حدیث جبرائیل کے نام سے مشہور ہے عبادت کرے اور اسکے ساتھ کسی کو بھی شریک نہ کرے اور نماز قائم کرے اور فرض زکو ۃ ادا کرے اور رمضان المبارک کے روزے رکھے۔(صحیح البخاری ۱۲:۱)

3) احسان

احسان سب سے اعلیٰ اور تیسر نے نمبر پر ہے احسان یہ ہے کہ تم اللّٰہ کی عبادت کرواس تصور کے ساتھ کہ اس کے حسن مطلق کے جلوؤں کا نظارہ کرر ہے ہواور تمہیں اس بے ثنل و بے عدیل ذات کا وصال نصیب ہور ہا ہے اگر اس اعلیٰ کیفیت تک رسائی نہ ہو سکے تو کم از کم اتنا تصور تو ضرور ہو کہ خدائے علیم وخبیر تمہیں دیکھ رہا ہے اور جس طرح تم عبادت کرر ہے ہواس کی نظرین تم پر ہیں۔

مذکورہ بیان کی تائید میں بخاری شریف مشہور حدیث کو پیش کیا جارہا ہے جسے اہل علم اور محدثین حدیث جبرائیل کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔حضرت جبرائیلؓ نے آپ حضوط فیلیڈ سے پوچھاا حسان کیا ہے؟ تو آپ فیلیڈ نے فرمایا احسان سے ہے کہ تو اس طرح خدا کی عبادت کرے کہ گویا خدا کود کبھر ہا ہے۔ پس اگر تو خدا کوہیں د کبھر ہا تو خدا بتحود کبھر ہا

تصوف: صوفى ازم ك مقاصد Aims of Sufism

۱) تز کیڈ سے کفظی معنی ہیں پا کی نفس انسانی میں حیوانی قوتوں کا مظاہرہ ہوتا ہے۔اس کے برعکس روح ملکوتی قوتوں کی مظہر ہے۔ نفس کے ذریعہ تمر ّ د( سرکشی یا بغاوت ) انحراف کا رحجان پیدا ہوتا ہے۔اس لیے قرآن حکیم اس حقیقت کی نسبت صراحت کے ساتھ اپنا موقف بیان کرتا ہے۔وہ څخص کا میاب ہو گیا جس نے خودکو پاک کرلیا اورا پنے رب کا نام پکارا اور نما زادا کی۔ (الاعلی، ۷۷: ۱۲۰-۱۵)

شیخ ابوطالب کلی فرمانے ہیں کہ'' نقصان کا آغاز غفلت سے ہوتا ہے۔اور غفلت آفات نفس سے پیدا ہوتی ہے' ( قوت القلوب ۱:۲۷ ۱ ) ۔اس لیے آفات نفس سے نجات وملاح اس کے تزکیہ وتر بیت اور اصلاح قطہیر ہی سے ممکن ہے۔ تصوف نفس کی اصلاح قطہیر ( پاکی ) کا اہتمام کرتا ہے۔اور جب نفس انسانی اصلاح پذیر ہو کر منرکی ومنقادیا فرماں برداری ہوجا تا ہے۔تزکیہ فس کو حدیث میں'' جہادا کبر'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔

تز کیڈس چہارگانہ فرائض نبوت میں شامل ہے۔اللہ پاک نے قرآن حکیم میں فرمایا آپﷺ تلاوت فرماتے ہیں ان پراس کی آیات کی اوران کے نفوس کا تز کیہ کرتے ہیں اورانہیں کتاب وحکمت کی تعلیم دیتے ہیں۔ 2) نصفیہ کولب

تصفیہ کے فضلی معنی ہیں صاف کرنا واضح کرنا،صفائی تصوف میں تصفیہُ قلب ایک اہم مقصد ہے اس کا مقصد ہے اعمال قبیحہ کے ارتکاب سے قلب انسانی پر سیاہی وظلمت غالب آجاتی ہے۔اور اس طرح باطن تاریک ہوجا تا ہے۔اسلام کا نقطہُ نظر بیہ ہے کہ تصفیہ تجلیہ باطن یعنی باطن کوروشن کرنے اہمتام کیا جائے تا کہ قلب انسانی اور معرفت الہٰی کامنبع وسرچشمہ بن سکے

صوفیاء کرام نے شریعت وطریقت کو ہمیشہ لازم وملز وم قرار دیا ہے۔ اس موقف کی تائید میں چندا قوال ملاحظہ ہوں۔ امام مالک بن انس فرماتے ہیں جس نے علم فقہ حاصل کیا اور تصوف سے بہرہ رہا پس وہ فاسق ہوا اور جس نے تصوف کو اپنایا مگر فقہ کونظرانداز کر دیا وہ زندیق ہوا ورجس نے دونوں کو جمع کیا پس اس نے حق کو پالیا۔ (مرقا ۃ المفاتیح ۲۵،۱۰) اما ابوالقاسم القشیر کی فرماتے ہیں جس شریعت کو حقیقت کی مد دحاصل نہ وہ غیر مقبول ہوتی ہے اور جو حقیقت شریعت سے مقید (پابند) نہ ہووہ غیر حاصل رہتی ہے۔ (العرسا کا قد قشیر سی ۲۰

4) فناوبقا

اللدرب العزت کا بیار شادگرامی ہے کہ جو کچھتم ہمارے پاس ہے وہ کم ہونے والا ہے اور جو کچھ اللہ کے پاس ہے وہ ی ہمیشہ رہنے والا ہے فنا و بقا کے تصورات کی اساس ہے۔ حضرت علی ہجو یری المعر وف داتا تنج بخش تشف الحجوب میں فنا کے مقامات کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اس جہاں کی ابتداء عدم سے ہوئی اور انتہاء عدم پر ہے۔ اور جو ان دونوں صورتوں کی درمیان ہے وہی بقاہے۔ بقاسے مراد دوام وابدیت وجود ہے۔ وہ علم جو اس دنیا میں ہے فانی ہے اور باقی علم وہی ہے جو کہ اخرت کی زندگی میں دار و مدار رکھتا ہے۔ یہی سبب ہے کہ اہل ولا یت بقاد فنا کے علم کو تصوف کا ایک درجہ کمال جانتے ہیں اور اسے اس مقام کے موال کی میں دار و مدار رکھتا ہے۔ یہی سبب ہے کہ اہل و لایت بقاد فنا کے علم کو تصوف کا ایک درجہ کمال جانتے ہیں اور

اہل صفامقام حال کے تغیرات سے رہائی اور مطلوب کے حاصل کر لینے کے بعد فنا کو پہنچتے ہیں اور وہ ہر محسوں شئے سے بے نیاز ہوجاتے ہیں جو باصرہ اور سامعہ کے راستے ان پر وارد ہوتی ہے۔ فنائیت کے اس درجے میں وہ اتنا آ گے نگل جاتے ہیں کہ خواہ شات کا کانٹا بھی ان کے دل سے یکسرنگل جاتا ہے جتی کے صادر ہونے والی کر امتیں بھی ان کے نزد یک حجاب بن جاتی ہیں۔ پھراپنی خواہ شات کی اپنے وجود نے فنی کر کے وہ اپنے اوصاف کو فنا کے گھاٹ اتار دیتے ہیں۔ اوصاف کا فنا کر گو یا بقائے دوام کا دروازہ ہے جس سے گز کر ان کی فنا بقا کے ساخچ میں ڈھل جاتی ہے اور دہ قرب و بعد ہوش و مدہوش محود سکر فراق ووصال سب کیفیات سے برخبر و بیگا نہ ہوجاتے ہیں۔ 5)

تصوف تز کیہ نفس اور تصفیہ پاہلن پراسی لیے زور دیتا ہے کے ذریعہ معرفت ربانی کی مخصیل ہوتی ہے۔قر آن حکیم نے انسانی تخلیق کی غرض وغایت ہی'' معرفت رب'' کوقر ار دیا ہے۔معرفت ربانی وہ امتیاز خوبی ہے جس کے ذریعہ عارف وہ غیر عارف کے مابین تمیز ہوتی ہے۔ صوفیائے کرام کا نقطہ بیہ ہے کہ معرفت حق کا واحد ذریعیہ معرفت نفس ہے اس لیے تصوف کی جدوجہد معرفت ہے اور نتیجہ معرفت حق ۔ تصوف باصوفی کا فلسفہ تعلیم

صوفی فلسفہ کے مطابق سچاعلم، ہیشہ رہنے والی روشی اور سب سے اعلیٰ حسن و جمال یعنی اللہ کا حسن و جمال ہی سب ہمیں فطرت میں نظراتی ہیں۔ دنیا کی حقیقت ایک دھوکا ہے یا یہ کہیں کی پر حقیقت نہیں ہے ان کے مطابق اصل اور حقیقت انسانی علم سے او پر ہے۔ دنیا کے نظام میں ایک پیدا کر نے والا خالق ہے اور دوسری تمام جو پیدا کی گئی سب تعلوق ہے۔ تعلوق کو دیکھ سکت ہیں کین خالتی کو نیس ۔ انسان کے اندر خدا دا دصلاحیت ہوتی ہے۔ لیکن سر کمل اور صحیح نہیں ہوتی۔ انسان خلم اسکی خوابصورتی اتن کمل نہیں ہے۔ وہ ہی خدا کی خوبصورتی سب سے اعلیٰ اور کم کے۔ اور اس کی اس تعلوق ہے۔ تعلوق کو دیکھ سکت اسکی خوبصورتی اتن کمل نہیں ہے۔ وہ ہی خدا کی خوبصورتی سب سے اعلیٰ اور کمل ہے۔ اور اس کی اس خلوق سوری سے محبت ہے اس لیے صوفی حیت کی بات کرتے ہیں۔ عشق الہٰ ہی ساللہ تک پہنچنے کا طریقہ اپناتے ہیں۔ صوفی فلسفہ میں اللہ اور اللہ کی تعلوق سے محبت کر نا بہت اہم ہے۔ اس فلسفہ کے مطابق دنیا کی تخلیق محبت پر بنی ہے۔ اس کے مطابق دنیا کی تما ما شیاء فنا ہو نے والی ہیں اور باقی رہنے والی اشیاء ہے علم اور اللہ کی مصالہ تک پہنچنے کا طریقہ اپناتے ہیں۔ صوفی فلسفہ میں اللہ اور اللہ کی تعلوق سے محبت کر نا بہت اہم ہے۔ اس فلسفہ کے مطابق دنیا کی تلیت میں خطر پی تیں دریا کا پانی اس کے اموال ہو نیا کی تما ما شیاء فنا ہو نے والی ہیں اور باقی رہنے والی اشیاء ہے علم اور اللہ کی مصالہ دنیا کی تی محبت پر بنی ہوتی ہے۔ اس کے مطابق دنیا کی تما میں میں قرمات کی اس کے اس محبت ہو تی صوفی بھی دنیا میں اس طرح رہتا ہے۔ چیسے پانی میں بلیلے۔ دریا میں حباب ہوتا ہے۔ لیکن دریا کا پانی اس کے اندر نیں ہوتا ہے۔ ای طرح صوفی بھی دنیا میں موجود ہوتا ہے۔ تما م کار وبار کر تا ہے لیکن در نیا کی ندر ایں ہوتی ۔ موبی نی مندوں میں فرماتے ہیں کہ ایک شخص ایک صوفی کے پاں آیا اس نے اس مصوفی سے کہا کہ دی تر کر نے چلتے ہیں۔ اس صوفی کی اس بر این غرضی کی کر میں خل ہے۔ اس خوض نے پی کہ اسر سے کام کر نے والی ایس سے اس کی ای سی کی اور مصلی کا ند سے پر ڈالا اور کہا چلیئے۔ اس شرح کی سی مراب سی خلی کی سی سی سی میں ہوتا ہے۔ تی کہ سی ان سر می خلی ہیں۔ اس موفی کی کر مالے تیں کہ سی ان سر میں کہ میں ای سی سی خلی ہے۔ سی خلی سی سی سی میں ہی ہے۔ سی می خلی ہ سی سی می میں ہوتی ہ می ہ میں می ہ ہ ہی اس می میں ہی ہ میں ہ می ہ

صوفی فلسفہ کے مطابق انسان کی تخلیق کا اہم مقصد ہے خدا کو جاننا یعنی خدا کے بارے میں علم حاصل کرنا۔خدا کو جانے سے مراد ہے تخلیق کرنے والے اور تخلیق کی ہوئی تمام شئے کاعلم حاصل کرنا۔اس میں انفرادی انسان سے لے کرتمام کا ئنات شامل ہے۔خدا کو جاننے کا راستہ ہے روح اور دنیا کی تمام چیز وں کاعلم حاصل کرنا۔

اس فلسفہ کے مطابق خدا کے حقیقی علم کوالہام وجدان سے حاصل کیا جاسکتا ہے۔صوفی کے مطابق انسان کا دل ایک

صوفی جس طریقہ تد ریس کواپناتے ہیں وہ طریقہ تد ریس پوری طرح سے تعلیمی نفسیات پر بنی ہے۔صوفیوں نے تعلیم فراہم کرنے کے لیے خانقاہ قائم کی اور ہڑ خص کوانفرادی طر پرتعلیم دی۔صوفی کے پاس جوبھی آتاوہ اس کی انفرادیت کو سبحتے اور اس کے مطابق اسے تعلیم دیتے تھے۔ان کے طریقہ تد ریس کے مندرجہ ذیل طریقے تھے۔

- ۱) حلقه یا گروہی طریقه تدریس ۲) انفرادی طریقه تدریس ۲) عملی طریقہ تدریس

اس قسم کے طریقہ تدریس میں شخ یا معلم کے چار وطرف حلقہ میں طلباء بیٹھ جاتے اور شخ کے ساتھ قر آن اور حدیث کا مطالعہ کرتے اور اللہ کا ذکر کرتے ہیں۔ اس طریقے میں معلم اپنے طلبہ کو صحیح تلفظ اور اس کا معنی سمجھاتے ہیں۔ آج کل اسے Study Circle کے نام سے جانا جاتا ہے۔ بیطریقہ سب سے جد ید طریقہ معنی جاتا ہے۔ بیطریقہ کارتمام خانقا ہوں میں آج بھی رائح ہے۔ حضرت نظام الدین اولیاء کی خانقاء میں حضرت خواجہ حسن نظامی نے ایک حلقہ نظام المشائخ قائم کیا۔ اس بات کو سن کرعلامہ اقبال نے ۲۱ را کتو ہر ۱۹۱۸ کو خواجہ حسن نظامی کو ایک خط کھی کر خوشی ظاہر کی۔ آپ کے لیے کھی بہت خوش ہے کہ آپ نے حلقہ نظام المشائخ کے قائم کیا۔ ۲) انفرادی طریقہ تدریس

انفرادی طریقۂ تدریس وہ تدریس ہے جس میں معلم طلبہ کواسکے نفسیاتی حالت کو سمجھ کرتدریس کرتے ہیں۔انفرادی طریقہ تدریس ان طلبہ کے لیے بہت مفید ہوتا ہے جوطلبہ شر میلے ہوتے ہیں ایسے طلبہ معلم سے تنہائی میں اپنی بات کو کمل طور پر ہیان کرتا ہے۔اوراپنے مسائل کوحل کرنے میں معلم کی مدد کرتا ہے۔اسی طرح شیخ اپنے طلبہ کو تنہائی میں ان کے مسائل کو ہیں اوران کی رہبری کرتے ہیں۔شیخ طلبہ کی نفسیات کو سمجھ کر اسکواس کے سمجھ اور ورداک کے مطابق رہبری کرتا ہے۔طلبہ ک File Name : Unit-102-

عملی طریفة تدریس سے مراد ہے جس قدرعکم رکھواس پڑمل کرو۔ تعلیم کی معروفت تعریف ہے کی تعلیم انسان کے طرز عمل میں تبدیلی پیدا کرتا ہے۔صوفی اپنی خانقاہ میں طلبہ کو سیکھے ہوئے علم پڑمل کرنے کا درس دیتے ہیں۔ مثال ہم سب جانتے ہیں اور پڑھتے ہیں کی پلاسٹک کا استعال ماحول کوخراب کرتا ہے۔لیکن ہم سب اس کا استعال کرتے ہیں۔ اس سے واضح ہوجا تا ہے کہ کم حاصل کرنا آسان ہے کیکن اس پڑمل کرنا مشکل ہے۔اسی لیے صوفی اپنی خانقا ہوں میں سیکھے کم پڑمل کرنے کی صلاحیت پیدا کرتے ہیں۔

/تصوف اورنظم وضبط

صوفی کے درس و تدریس میں نظم وضبط ادب سے پیدا کیا جاتا ہے۔ وہ طلبہ کو سی بھی طرح کا جسمانی سزا کے خلاف ستے۔ تصوف میں طلبہ کے اندر شیخ سے محبت کے ذریعہ ادب پیدا کیا جاتا ہے۔ شیخ اپنے اخلاق، کر دار شفقت اور محبت کے ذریعے طلبہ میں نظم وضبط خود بہ خود پیدا ہوجاتا ہے۔ طلبہ اپنے معلم یا مرشد سے رہبری اور باطنی علم حاصل کرتے ہیں۔ مرشد اپنے طلبا میں اعلیٰ اخلاق اور کر دار پیدا کرتے ہیں۔ ایکے اندر ایسے اخلاق پیدا کرتے ہیں کہ طلبا خانقاہ میں اس طرح کا ظلم صنبط قائم رکھتے ہیں کہ سی بھی طرح کے مسائل پیدانہیں ہوتی۔ شیخ کے طلبا کسی بھی عمر کے ہو سکتے ہیں۔ یہاں ایک غیر رسی تعلیم ہے۔ جس کا تعلق روحانیت سے ہوتا ہے۔

نصوف کی تدریس اللہ کی یاد میں فنا کرنے والی ہوتی ہے۔ اسلیے یہاں معلم ایک مرشد اور شیخ ہوتا ہے۔ شیخ ایپ طلباء کو روحانی علم سے روشناس کراتا ہے۔ معلم طلباء کواس کی صلاحیت کے مطابق علم فراہم کرتا ہے طلباء ایپ معلم کوا پنار ہم ، دوست اور والد کی طرح ما نتا ہے اس لیے معلم یا شیخ کا درجہ بہت اعلیٰ ہوتا ہے۔ طلبہ ایپ معلم کور وحانی شیخ مانے ہیں۔ معلم ای طلبہ کودینی اور روحانی علم دیتا ہے۔ اس لیے معلم یا شیخ کا درجہ بہت اعلیٰ ہوتا ہے۔ طلبہ ایپ معلم کور وحانی شیخ مانے ہیں۔ معلم اور روحانی علم دیتا ہے۔ اس لیے معلم یا شیخ کا درجہ بہت اعلیٰ ہوتا ہے۔ طلبہ ایپ معلم کور وحانی شیخ مانے ہیں۔ معلم ای خطبہ کودینی رز کو شن کرتے ہیں۔ شیخ کی نگاہ میں تمام طلباہ مساوی ہوتا ہے۔ طلبہ ایپ معلم کی بات کو کمل طور پر اپناتے ہیں اور اس پڑھل رز کو شن کرتے ہیں۔ شیخ کی نگاہ میں تمام طلباہ مساوی ہوتے ہیں۔ نہ کوئی امیر نہ کوئی غریب ہوتا ہے۔ سیمی ایک ساتھ مرح معلم کا مقام ، بہت اعلیٰ ہوتا ہے۔ تمام طلباء کو محتلف قسم کے طریقیہ تد ریس کے زر یع طلبہ کی نشو ونما کرتے ہیں۔ اس تصوف یاصوفی از م اور نصاب ۲۳) اردوعر بی فارسی اور مقامی زبانیں۔ صوفی اپنی خانقاہ میں طلبہ کوقر آن پڑ ھتا اور سمجھنا سیکھاتے ہیں۔قر آن کے ساتھ حدیث کا مطالعہ کرایا جاتا ہے تا کہ طلبہ شریعت کے مطابق اپنی زندگی گز ارے۔اس کے ساتھ ساتھ فقہ کی بھی تعلیم دی جاتی ہے۔اس سے طلبہ کو اسلامی قانون کاعلم حاصل ہوتا ہے۔ان کے ساتھ ساتھ مقامی زبانیں اورجد یدتعلیم کے مضامین بھی پڑ ھائے جاتے ہیں۔آج بھی تمام خانقا ہوں میں دینی اورجد یدتعلیم کا درس دیا جاتا ہے۔اس طرح تصوف یا صوفی ازم میں دی جانے والی تعلیم کو کی اسلام سے الگر نیں بلکہ ایک ہی سکے دو پہلو ہیں۔

نیت می تعنی کے لیے سوال خودکو چانچنے کے لیے سوال سوال لفظ صوفی کا ارتقاء کیا ہیں؟ سوال الفظ الصفاء کے معنیٰ کیا ہیں؟ سوال الصوف سے کیا مراد ہے؟ سوال ملامہ ابن خلدون لفظ الصوف کی تائیہ میں کیا کہتے ہیں کھیئے؟ سوال کہ لفظ الصفہ کی تائیہ میں شیخ احمد کسیٹی کیا فرماتے ہیں بیان سیجئے؟ سوال کہ لفظ الصفہ کی تائیہ میں شیخ احمد کسیٹی کیا فرماتے ہیں بیان سیجئے؟ سوال کہ لفظ الصفہ کی تائیہ میں شیخ احمد کسیٹی کیا فرماتے ہیں بیان سیجئے؟ سوال کہ تصوف سے آپ کیا سیجھتے ہیں تفصیل سے وضاحت سیجئے؟ سوال کہ دوعالم دین نے کیوں اور کیسے پہلی خانقاہ قائم کی تفصیل سے کھیئے؟ سوال 4 حوف ازم کے تعلیمی فلسفہ کو بیان سیجئے؟

سفارش کرده کتابین (Suggested Books) ۱) پروفیسر محمط امرالقادری (2000): حقیقت تصوف جلداول منههاج القرآن پبلی کیشنر لا هور ۲) امام ابوالقاسم القشیر ی الرسالة النفسیره File Name : Unit-102-

3.2 مغربی فلسفه ممکاتب (Western Schools of Philosophy) تعارف: اس اکائی میں فطریت، تصوریت، عملیت ، وجودیت کے مابعد الطبعیات، علمیات، اقد اریات کے مختلف پہلوؤں پر بحث ہوگی اور ان تے تعلمی مضمرات پر غور کیا جائیگا۔ مقاصد: ۱) فطریت، تصوریت، عملیت اور وجودیت کے مابعد الطبعیات کے مسائل پر روشنی ڈال سکیس۔ ۲) فطریت، تصوریت، عملیت اور وجودیت کے علمیاتی (Educational Problems) مسائل کی وضاحت کر سکیس۔ ۲) فطریت، تصوریت، عملیت اور وجودیت کے تعدریاتی مسائل کی وضاحت کر کی بنیاد میں بیان کر سکیس۔

3.2.1 تصوریت (ldealism) تعریف: (Introduction) تصوریت انسان کے علم کی تاریخ کاقدیم ترین نظام فلسفہ ہے۔مشرق میں اس کا آغاز قدیم ہندوستان سے ہوتا ہے۔جکہ مغرب میں افلاطون (Plato) سے ہوتا ہے۔فلسفہ تصوریت اس نظریہ پرمنی ہے کہ تصورات یعنی Ideas ابدی ہوتے ہیں۔انہیں کے ذریعہ ہم مادی چیز وں کے بارے میں جانتے ہیں۔

# فلسفد تصوریت کے اہم فلاسفہ: (Prominent Idealist Philosophers) ۱) افلاطون (Plato) ۲) سقراط (Socrates) ۳) سقراط (Socrates) ۳) کانٹ (Hegel) ۳) کانٹ (Kant) ۵) اسپنوز (Spinoza) ۲) ٹیگور (Tagore) ۵) کاندھی جی (Gandhiji) ۹) سوا می وو یکا ننڈ (Swami Vivekananda)

#### فلسفياند پيش قياسى: (Philosophical Pre-Suppositions)

ا) فلسفہ تصوریت کا مابعد الطبعیات Metaphysics of Idealism تصوریت زہن کو حقیقت مانتا ہے۔تصوریت میں حتمی حقیقت زہن/خیال/سوچ/رو 7 ہے۔

۲)فلسفة تصوريت كانظرييكم Epistemology of Idialism: -حقيقى علم كانتائج استدلال ب\_ قصوريت كے مطابق حقيقت Spiritual World ميں بے نه كه مادى دنيا -(Material World) ميں -

۳)فلسفه تصوریت اورعکم الاقدار Axiology of Idealism:۔ تصوریت میں اقدارعالم گیر(Universal) ہیں اور تبدیل ہونے والے نہیں ہیں۔ سچائی ، اچھائی اورخوبصورتی عالم گیر قدریں ہیں۔

### تصوریت کی تعریف: (Definition Of Idealism)

فلسفه تصوریت، بہت ساری اور متنوع شکلیں اختیار کرتا ہے لیکن ان سب کا بنیا دی مفروضہ بیرے کہ ذہن یا روح دنیا کالازمی مادہ ہےاور یہ کہ اصل حقیقت ذہنی کردارہے۔

Idealist philosophy takes many and varied forms, but the postulate underlying all this is that mind or spirit is the essential world-stuff, that true reality is of a mental character. (Ross)

فلسفہ تصوریت،اس بات کا دعویٰ کرتا ہے کہ حقیقت،خیالات، تصورات(Ideas) ، ذہن اور نفس پر مشتمل ہوتی ہے نہ کہ مادی چیز وں اور قوت پر۔

Idealism asserts that reality consists of ideas, thoughts, minds, or selves rather than material objects and force. (Harold B. Titus)

تصوریت کی اہم خصوصیات: (Salient features of Idealism) ۱) تصوریت کے مطابق تصورات ابدی اور کلی اہمیت کے حامل ہیں۔ ۲) تصوریت کے مطابق روحانی علم ہی حقیقی علم ہے۔ ۳) تصوریت میں پہلے ذہین کا مقام ہے اسکے بعد مادی چیز ہیں۔ ۸) تصوریت کے مطابق ذہن کا وجود حقیقی ہے۔ ۵) زندگی کی اعلی اقد اروں کا حصول تصوریت کا مقصد ہے۔ ۲) تین حقیقی اقد ار ہیں سچائی اچھائی اور خوبصورتی۔

> تصوریت کی قشمیں: **(Types of Idealism)** ۱)موضوع/فاعلی تصوریت Subjective Idealism ۲)مادی/ حقیقی تصوریت Objective Idealism

۳) مطلق تصوریت Absolute Idealism ۴) مادرانی تصوریت Transcendental Idealism

تصوریت اور تعلیمی مقاصد: (Idealism and Aims of Education) ۱) شخصیت کا فروغ Development of Personality ۲) حصول خودی Self- Realisation ۳) آفاقی تعلیم Universal Education ۱ خلاقی تعلیم Moral Education

تصوریت اور نصاب : (Idealism and Curriculum) ۱) نصاب میں ادب، تاریخ، فنون لطیفہ، اخلاقیات، ریاضی، ثقافت، سماجی علوم، مذہبیات جیسے مضامین شامل ہیں۔ ۲) اس نظریہ کے مطابق انسان کواعلی اقد ارسے روشناس کیا جائے۔ ۱) تصوریت کا نصاب ایسا ہو کہ وہ انسانیت کے فروغ کا موجب بنے اور بنچ کے اندر ذہنی، اخلاقی اور مذہبی اقد ار فروغ پائیں۔

> تصوريت اورطريقة متدريس: (Discussion Method) ۱) مباحثة كاطريقة (Discussion Method) ۲) خطابت كاطريقة (Lecture Method) ۳) سوال وجواب كاطريقة ( Question and Answer Method) ۱) ستقرائي طريقة (Inductive Method)

تصوریت اور نظم وضبط : (Idealism and Discipline) نظم وضبط ہیرونی دباؤے تقائم نہیں کیا جاسکتا ہے بلکہ خود سے تحریک یافتہ ہونا چاہئیے ۔نظم وضبط سے بھری زندگی نظم وضبط کا حاصل د ماغ تیار کرے گا۔ Hegelاور Kant کے بموجب تعلیم ایسی ہونی چاہئے کہ بچوں میں نظم وضبط پیدا کر سکے اوراس بات کے احکام کی پابندی کی جائے جبکہ Froebel کے نزدیک محبت ، تجربہ، اخلاق نظم وضبط کے عناصر ہیں۔

تصوریت اوراسکول: (Idealism and School) فلسفۂ تصوریت اسکولوں کومثالی ہونے کی وکالت کرتا ہے۔وہاں کے اسا تذہ کے اعمال واخلاق Immitate کرنے کے لائق ہواوراسکول میں بچوں کی ہمہ جہت ترقی ہواورانے اندر سچائی ،اچھائی اورخوبصورتی کے اقدار پیدا ہو۔

تصوريت اور معلم : (Idealism and Teacher) ۱) معلم طلبانمونه (مثالی شخصیت) ہوتا ہے۔طلباء میں قوت فیصلہ،خود عقادی، مسائل کوحل کرنے کی صلاحیت پیدا کرنا۔ ۲) معلم طلباء کاروحانی باپ ہوتا ہے۔ ۲) معلم اعلیٰ کردار کی ہم شخصیت کہلا تا ہے۔وہ ایک مثالی نمونہ ہونا چاہیئے تا کہ طلبا اس سے سیکھیں۔ ۲) معلم دوستانہ تعلقات رکھنے والا، رہبراور فلسفی ہونا چاہیئے ۔

لتعليمي مضمرات: (Human) بنانا ہے۔ ۱) بنچ کوسب سے پہلے انسان (Human) بنانا ہے۔ ۲) اسکول معاشرے کے لئے ایک ایجنسی کی طرح کا م کرے اور بچ شخصیت کے فروغ کے لئیے مناسب اقدامات کریں۔ ۲) نصوریت میں بچرایک روحانی وجود رکھتا ہے اور اسکی زندگی کا اہم مقصد خود شناسی (Self-Realisation) ہے۔ ۲) نصوریت میں ریاست (State) شخصیت کے مقابلے میں زیادہ قد ررکھتی ہے اور بچ کوریاست (State) کے لئے تیار ۵) اسکول کو آفاقی تعلیم پرزور دینا جا ہیں۔

> اکتسابی جائج: ایہ تصوریت کی تعریف لکھتے اورکوئی پانچ مفکرین کے نام بتا بیئے۔ ۲ یتصوریت کے مابعد الطبیعات ،علمیات اوراقد اریات پرنوٹ لکھتے۔

3.2.2 فطریت (Naturalism) فطریت ایک قدیم مکتبه فکر ہے۔ یفطرت کو کمل مانتا ہے۔انسان کی تخلیق اور فطرت میں اس کے مختلف کی نویت اوران کے احساسات حیرت اور مختلف موضوعات سے آہستہ فطریت کی تشکیل ہوئی۔اور فطریت کے بانی روسو (Rousseau) ہے۔

> فطریت کے اہم فلاسفہ: ((Prominent Naturalism Philosophers)) ۱)لیوسی پس(leucippus)اور ڈیماکریٹس (پانچو یں صدی قبل مسیح) ۲)ابپی کیورس Epicurus(قبل مسیح 270-341)

#### فلسفيانه پش قياسى:(Philosophical pre-suppositions)

فطریت کی تعریف: (Definition of Naturalism) فطریت وہ نظریہ ہے جوفطرت کوخدا سے الگ کرتا ہے ۔روح کے طبعی عناصر کو کے ماتحت ما نتا ہے ۔اور قوانین کو برتر بنا تا ہے ۔(وارڈ)

Naturalism is a doctrine which separates nature from God , subordinates spirit to matter and sets up laws as supreme (Ward).-

روسو(Rousseau) کے مطابق ہر شئے اچھی ہے۔ جب وہ فطرت کے خالق کے ہاتھوں سے آتی ہےاور ہر شئے انسان کے ہاتھوں سے بگڑ جاتی ہے۔

فطریت کی اہم خصوصیات: (Characteristics of Naturalism)

فطرت کی قسمیں: (Forms of Naturalism) ۱) طبعی فطریت (Physical Naturalism) ۲) مکانیکی فطرت (Mechanical Naturalism) ۳) حیاتیاتی فطریت (Biological Naturalism)

فطرت اور تعلیمی مقاصد: (Naturalism and Aims Of Education) ۱) نیچ میں اظہار خودی کی صلاحیت پیدا کرنا۔ ۲) نیچ کواطراف کے ماحول کے ساتھ مطابقت پیدا کرنے کے قابل بنانا۔ ۳) نیچ کوزندگی کی جدوجہد کے لئے تیار کرناہ ۹) نیچ کی صلاحیتوں کو پروان چڑھانا۔ ۵) نیچ کی کمل انفرادیت فروغ دنیا۔ فطریت اور نصاب: (Naturalism and Curriculum) نصاب میں سائنس کے مضامین کی بڑی اہمیت ہے۔ اس کے ساتھ علم فلکیات، جغرافیہ، پیشہ وارانہ تعلیم، ریاضی، زبان، تاریخ، اموارِ خانہ داری، جسمانی تعلیم فطریت میں ہم نصابی سرگر مییاں بچے کے ارتقائی مراحل اور اس کی دلچیپی کے مطابق منتخب کی جاتی ہیں۔ فطریت کا نصاب کچکدار اور طفل مرکوز ہوتا ہے۔

> فطریت اورطریقه تدریس: (Naturalism and Methods of teaching) ۱)عمل کے ذریعہ اکتساب ۲) تجربات کے ذریعہ اکتساب ۳) انکشافی طریقہ ۵) انفرادی تدریس

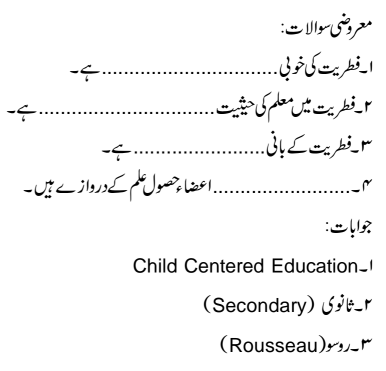
> > فطریت اور ظلم وضبط: (Naturalim and Discipline) ۱) فطریت میں بچوں کو کمل آزادی دی جاتی ہے۔ ۲) نظم وضبط (Self-Discipline) پرزور دیا جاتا ہے۔ ۳) Self-Governance خودانتظامیہ سے سیکھتا ہے۔

فطریت اور معلم: (Naturalism and Teacher) ۱) استاد کی حیثیت ثانوی ہے۔ ۲) استاد کا کام میہ ہے کہ بچوں کے فطری فروغ کے لئے مناسب ماحول تیار کرے۔ ۲) استاد ایک نگرہبان اور مشاہد کار کی طرح ہے۔

فطريت اوراسكول: (Naturalism and School)

خلاصہ: (Let Us Sum Up/ Points to Remember) اس اکائی میں ہم فطریت کوجاننے کی کوشش کی ۔اس بات سے ہم انکار نہیں کر سکتے کہ طلباء کوطفل مرکوز تعلیم پرز وردیا،آزادانہ ماحول فراہم کیا۔ہم نصابی سرگر میوں کی بھی اہمیت کے ساتھ ساتھ Heuristic طریقہ تد ریس کی اہمیت دی۔لڑ کے اور لڑ کیوں کوایک ساتھ اور ایک جیسی تعلیم کی دکالت کی۔

> اکتسابی جائی : ا۔ فطریت کی تعریف لکھے اور اس کے بانی کا نام بتائیے۔ ۲۔ فطریت کے مابعد الطبیعات ، علمیات اور اقد اریات پر نوٹ لکھتے۔ ۳۔ قطریت کے دور میں فطریت فلسفہ کرکا تب کس حد تک مناسب ہے، اپنے الفاظ میں لکھتے۔ ۵۔ فطریت کے تیک تعلیمی مقاصد بیان کیجئے۔ ۲۔ فطریت کے تعلیمی مضمرات پر دوشنی ڈالئے۔



ہم چسی

### 3.2.3 فلسف محمليت (Pragmatism) تعارف: اب تك آپ مغربی فلسفه <sup>تعلی</sup>م کے تحت فلسفه نصوریت اور فلسفه فطرتیت کا مطالعہ کر چکے ہیں۔اس اکائی میں فلسفه ک عملیت (Pragmatism) کا مطالعہ کیا جائے گا۔موجودہ دور کے نظام تعلیم پر اس فلسفے نے گہرے اثرات ڈالے ہیں۔اس

عملیت (Pragmatism) کا مطالعہ کیا جائے گا۔ موجودہ دور کے نظام تعلیم پر اس فلسفے نے گہر ۔ اثر ات ڈالے ہیں۔ اس لیے اس فلسفہ کا مطالعہ ضروری ہے۔ اس کا شار جد ید فلسفوں میں ہوتا ہے۔ اس فلسفہ کی پیدائش اور اس کے پھلنے پھو لنے میں امریکی تعاون کی وجہ سے اسے امریکی فلسفہ کہنا بھی بے جانہ ہو گا۔ فلسفہ عملیت کے مطابق تمام چیزیں تبدیل ہوتی رہتی ہیں کسی بھی چیز کو ثبات حاصل نہیں ہے۔ ہم حقیقت اولی کاعلم حاصل نہیں کر سکتے یا یہ ہمارے لیے نامکن ہے۔ مفر وضات کو تجربات کی کسوٹی پر پر کھر کر ہم قریب ترین علم حاصل کر سکتے ہیں۔ فلسفہ عملیت کے مطابق تمام چیزیں تبدیل ہوتی رہتی ہیں کسی تجربات کے ذریعے معلوم کیا جاسکتا ہے۔ پی فلسفہ کہن تھی حاصل نہیں کر سکتے یا یہ ہمارے لیے نامکن ہے۔ مفر وضات کو تجربات ک مسوٹی پر پر کھر کر ہم قریب ترین علم حاصل کر سکتے ہیں۔ فلسفہ عملیت کے مطابق انسان کے تمام مسائل کا عل سائندی طریق قریب ترین علم حاصل کر سکتے ہیں۔ فلسفہ عملیت کے مطابق انسان کے تمام مسائل کا عل سائندی طریقہ اور تجربات کے ذریعے معلوم کیا جاسکتا ہے۔ پی فلسفہ کی تھور کے معانی اور مفہوم معلوم کرنے کے لیے اسے تجرب سے گذار کر معمولی حد تک متا ترکیا ہے۔

ہے۔ یہ فلسفہ عملی زندگی کے تجربات کوبی حقیقت تسلیم کرتا ہے ان کے زوی سے نکلا ہوا ہے جس کے معانی Pragmatism ہے۔ ہے۔ یہ فلسفہ عملی زندگی کے تجربات کوبی حقیقت تسلیم کرتا ہے ان کے زو دیک'' تجربہ بی تما م اشیاء کی کسو ٹی ہے'۔ ماہرین، فلسفہ عملیت کی جڑیں تلاش کرتے ہوتے ہیر اکلٹس Heraclitus تک پہو نچتے ہیں۔ اس کا دور 530 تا 570 قبل میں کا بیان کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد چوتھی اور پانچو یں صدی قبل میں میں ہمیں صوف ٹ 570 قبل میں کا بیان کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد چوتھی اور پانچو یں صدی قبل میں میں ہمیں صوف ٹ معلوم ہوتا ہے جنھوں نے اسکول اور کا رگاہ کے درمیان کی دوری کو کم کرنے کی کوشش کی۔ اس کے بعد کئی صد یوں کا سفر ط کر نے ہمیں جان ڈیوی، فر اسنس بیکن (1561-1561) کو اس فلسفہ کے بانیوں میں شامل کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ اس کے بعد مشہور فر اسمیں فلسفی آ گسٹ کو منے (1581-1798) کا نام بھی اس فلسفے کے مبلغین میں شار کیا جاتا ہے۔ تین امریکیوں یعنی چارس سینڈر سی بیرس، ولیم جسمس اور جان ڈیوی نے اس فلسفے کے مبلغین میں شار کیا جاتا ہے۔ تیں نے امریکیوں یعنی چارلس سینڈر سی بیرس، ولیم جسمس اور جان ڈیوی نے اس فلسفے کے مبلغین میں شار کیا جاتا ہے۔ تیں تعلیم کو بلکہ امریکی ساج کو اس فلر می کی میں دان کی نے میں جل میں خلس کر میں خل کی ہو نظر آتے ہیں۔ اس

اب،مماخصار سے فلسفہ عملیت کے تین اہم عنوانات کے تحت مطالعہ کرینگے۔

مابعدالطبيعات (Meta physics): جان ڈیوی نے اپنی کتاب کریٹو انگیجنس (Creative Intellegence) میں واضح الفاظ میں کہا کہ <sup>دع</sup>مليت پہندی میں کسی حقیقت کبری (reality) کی عموماً نہ کوئی ضرورت ہے اور نہ ہی میمن ہے' ۔ چونکہ عملیت کا سارا زور اشیاءکو تجربے کے نتائج کے ذریعے سمجھنے کا ہے اس لیے وہ باتیں جن سے مابعد الطبیعات بحث کرنی ہے اور جسے ہم تجربے کی کسوٹی پر پر کھنمیں سکتے ۔ وہ ان کے نزد یک خارج از بحث ہوجاتی ہے ۔ دنیا اور انسان کی حقیقت کے بارے میں اس فلسفے کے خیالات ذیل میں دیے جارہے ہیں:

(1) دنیا ہمارے لیے ایک نمایاں مقام رکھتی ہے۔اس سے مرادان کی بیہ ہے کہاس دنیا کا کوئی پس منظرنہیں ہے جس کے ذریعے ہم اس کو سجھنے کی کوشش کریں (جیسے تصور میں دو حصے ہوتے ہیں ایک اس کا اہم قابل توجہ پہلواور دوسراوہ پس منظر جس میں وہ شئے نظر آتی ہے )

(2) اعمال اور تبدیلیاں اس دنیا کی اہم خصوصیت ہیں۔ یہ کہتے ہیں کہ ہم دنیا میں جتنے تجربات سے دوجار ہوتے ہیں ان کی مثال ایک ندی کی سی ہے جو ہمیشہ رواں دواں اور تبدیلیوں سے دوجا رہتی ہے۔ گویا عملیت پسند کسی بھی شے یا قدر ک ثبات یا اس کے ستقل ہونے کا انکار کرتے ہیں۔

(3) د نیاایک غیریقینی جگہ ہے جو ہر وقت اتفاقات اور ہنگامی حالات سے دوجا ررہتی ہے۔ یہاں پر کوئی محفوظ نہیں ہے

اورہمیں ہروقت نا گہانی حالات کے مقابلے کے لیے تیارر ہناچا ہے۔

(4) دنیانامکمل ہےاوراس کی کوئی منزل نہیں ہے۔گویااس دنیا کے ارتقاء کاعمل جاری ہے۔عملیت پسندانسان کواختیار کی آزادی سے محروم ہیچھتے ہیں وہ کہتے ہیں کہانسان اپنے تجربات کی بنیاد پران حالات کے رخ تبدیل کرنے کی کوشش کرسکتا ہے۔

(5) د نیاایک تکثیری حالت میں ہے۔ یعنی فلسفیانہ انداز میں کہا جائے تو وہ حالت جس کی رو سے حقیقت کی پوری تغمیر کسی ایک اصول پر نہ کی جا سکے۔ اس کی تشریح میں بیہ بات کہی جاتی ہے کہ بیہ ہر آن تبدیل ہوتی د نیا اور اس کا نئات کے نظام میں کوئی ربط نہیں ہے۔ کوئی ایسی وحدت (Monoism) نہیں ہے جو اس کے نظام کوا یک لڑی میں پر و سکے۔

(6) دنیا کے اعمال کے اندر ہی ان کا انجام پوشیدہ ہے:۔اس اصول کے ذریعے وہ یہ بات بتانا چاہتے ہیں کہ اغراض و مقاصد اور اقد ارنہ عالمی ہو سکتے ہیں اور نہ ہی زماں و مکاں سے بے نیاز۔ وہ صرف اور صرف عارضی اور وقتی ہوتے ہیں۔گویا اقد ارمستفل نہیں ہوتے ۔وہ ہر دفت بدلتی رہتی ہیں۔اس طرح وہ روحانیت اور مذہبیت کارد کرتے ہیں۔

(7) دنیا میں کوئی حقیقت اولیٰ نہیں پائی جاتی:۔اس اصول کے تحت وہ مذہب اور روحانیت کی نفی کرتے ہیں اس طرح ان کے نز دیک انسان کی زندگی صرف اسی دنیا تک محد ودرہتی ہے۔مرنے کے بعد دوسری دنیا کا ان کو یقین نہیں ہے۔

. (8) انسان فطرت کاایک جز ہےاوروہ اسی کے ساتھ جاری رہتا ہے۔جان ڈیوی نظریۂ ارتقاء کودرست مان کرانسان کو دیں حد میں بین میڈیز ہے ساتھ

فطرت (Nature) کاایک الوٹ حصہ مانتا ہے۔ وہ انسان کی اس فطرت سے ہٹ کراعلیٰ اورار فع تخلیق کوشلیم نہیں کرتا۔ (9) انسان اس دنیا میں متحرک دجہ نہیں ہے:۔فلسفہ کا ایک اہم سوال جبر وقد رکا ہے۔یعنی انسان اپنے اعمال اور نقد سر میں آ زاد ہے یا مجبور محض یے ملیت پیندان دونوں انتہا ؤں کے بین بین موقف رکھتے ہیں۔ وہ سمجھتے ہیں کہ انسان محد ودطور پر

یں موجوع بی مجبور من کا سیف پی مورض مہم ورض سے بی میں وقت میں جن میں کو دو میں میں میں میں میں میں میں مارور د آ زادی رکھتا ہے مگراس میں دنیا کے حالات کو مخصوص رخ پرڈالنے کی پوری طاقت نہیں ہے۔

(10) دنیا میں ہمیں ترقی کی صفانت حاصل نہیں ہے۔جس طرح اس سے پہلے کے اصول میں عملیت پسندوں نے در میانی راہ اختیار کی تھی اسی طرح وہ یہاں پر بیہ کہتے ہیں کہ اس دنیا میں محفوظ طریقے سے ترقی حاصل کرنے کی کوئی صفانت نہیں ہے۔اس کا بیہ مطلب نہیں کہ ہم ناامید ہوکر کوشش کرنا چھوڑ دیں۔ بلکہ وہ چاہتے ہیں کہ انسان اپنی زندگی کو ایک بہا درشخص کی طرح گذارے اور اس میں ان بلندیوں کو حاصل کرنے کی کوشش کرے جس کی وہ اپنے اندر صلاحیت پا تا ہے۔وہ صرف کوششیں کرسکتا ہے متوقع نتائے اس کے ہاتھ میں نہیں ہے۔

فلسفه عمليت كانظرييكم (Epistemology of Pragmatism)

بەفلىفەمابعدالطبعيات كےنظرية حقيقت (Theory of Reality) اس فلسفے کے نز دیک نظریہ علم بنیا دی طور پراشیاءکو کا میں لانا ہے تا کہ ان کی موجودہ قدر (Value) کو جانا جا سکے۔ ان کاعلم کے بارے میں نظر بیردوایتی فلسفوں سے کا فی ہٹ کر ہے۔ ان کے نزدیک جاننے کے لیے صرف دجہ یادلیل کافی نہیں ہے اور نہ ہی وہ حواس کوملم کامکمل ذریعہ مانتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ہم حواس کے ذریعے دنیا سے لینے اور دینے کاعمل کرتے رہتے ہیں۔صرف فاعل اور شے کے درمیان کے تعلق یاعمل سے ہم شئے کے بارے میں علم حاصل نہیں کر سکتے بلکہ اس شئے کی خصوصیات سے ہم اس وقت واقف ہوتے ہیں جب ہم اس شئے کے ساتھ عملاً تجربہ کرتے ہیں۔ان کے نزدیک تجربہ بذات خود بنیادی طور پرعلم کے حاصل کرنے کا ذریعہ ہیں ہے بلکہ اولاً بیمل کرنا ہے۔کام کرنا ہے اور اس کے ساتھ بسر کرنا ہے۔ اس طرح سے ہم کام کرنے کے اتفاق کے نتیج میں علم حاصل کرتے ہیں۔فلسفہ عملیت کے نزدیک علم حقائق کے جمع کرنے کا نام نہیں ہے۔ وہ کہتے ہیں کہانسان کوفطرت کا راست مشامدہ کرنا جاہیے۔ بیکن کے مطابق'' حقائق جیسے کے وہ ہیں'ان کا مشاہدہ کرنا حقائق کوجمع کرنا اور اس بنیاد کویا ناجس پرہم نتائج اخذ کر سکیں علم کا ذرایعہ بن سکتے ہیں۔مزید بید کہ بیرتفائق کا ئنات سے ہم آہنگ ہونے چاہیے۔ المح تجرباتی طریقة کار: ۔ اس سےان کی مرادانسان کا ہمیشہ اپنے تجربات سے گذر کر باہوش دحواس نتائج اخذ کرنا ہے۔ اس میں وہ سابقہ صدیوں سے چلے آ رہے انسانی تجربات کے نتائج کوشامل کرتے ہیں۔ جب تجربہ کامیابی سے اطمینان بخش رخ برجار ہا ہوتو اس سے ہمیں ذیل کے نتائج حاصل ہوتے ہیں۔ (1) زندگی ہر دفت رواں دواں رہتی ہے۔زندگی پر بھی جمود طاری نہیں ہوتا۔ بعض دفت بیسفرآ سان ہوتا ہے اور بعض اوقات ہمیں رکا دلوں/ مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہےجس کی وجہ ہے ہم کچھ نیایا الگ کرتے ہیں۔ (2) زندگی کی بہرکاد ٹیں اور مشکلات کتنی ہی ناپسندیدہ کیوں نہ ہوں وہ ہمارے لیے بہت اہم ہوتی ہیں۔ کیونکہ ان کی وجہ سے ہمیں نئے رخ (direction) ملتے ہیں جوسابقہ تجربات سے حاصل نہیں ہو سکے تھے۔ (3) رکا دلوں/ مشکلات سے افراد کو حقائق پر نظر ثانی کرنے کا نا درموقع ہاتھ آتا ہے۔ وہ حقائق یا نتائج جو سابق میں انھوں نے حاصل کیے تھے۔اس طرح زندگی حتمیٰ ہیں بلکہاینی روش کو بدل کر نے سرے سے متحرک ہوتی ہے۔ (4) بہنگی روش کی سوچ ہمیں معلومات (Data) کا نئے حالات میں جائزہ لینے، مزید تجربات اور مزید معلومات حاصل کرنے براکساتی ہے۔جن کے ذریعہ سئلے کے حل کے لیے ہم پچھ مفروضات (hypotheses) برکام کرکے تیجے تک رسائی حاصل کرنا چاہتے ہیں۔ (5) اس طرح حاصل ہونے والے مفروضات کی جانچ ہماری منزل ہوتی ہے۔اس طرح ہم کا میابی سے تجربے کو کمل

کرتے ہیں۔

147

فلسفه محمليت اورعكم الاقدار (Axiology of pragmatism) اخلاقیات کے بارے میں فلسفہ عملیت کے خیالات کا جائزہ ذیل میں پیش کیا جارہا ہے۔ اقدار (Values) کا قطعی اور حتمی وجو ذہیں ہوتا ہے اقدار کا وجود ، فر د کے سما بی اعمال کے مطابق ہوتا ہے اقدار کی معنوبیت صرف اس وقت ہوتی ہے جب تک وہ فر داور سماج کے لیے کارآ مدہوتی ہیں۔ اعمال کے لیے جوابدہ ہے اور اسے اپنی ذمہ داری قبول کرنی ہوتی ہے۔ اس پس منظر میں اقدار وجود میں آتی ہیں

جعملیت میں اقدار بہت زیادہ معروضی وتنقیدی اور کم سے کم ذاتی ہوتی ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ہمیں اقدار کا تنقیدی جائزہ لے کران میں سے ظلمندانہ انتخاب کرنا چا ہیے۔ ﷺ فلسفہ عملیت کے ماننے والے انسان کی نہت وارادے کے درست ہونے اور اس کے کمل کا طے شدہ اصولوں کے

بھ فلسفہ معیت نے مانٹے والے انسان کی نیٹ وارادے نے درست ہونے اورا ک نے ک6 طلط سکرہ اضونوں۔ مطابق ہونے کواہمیت دیتے ہیں۔

اراد ہوتی ہوتی نے اس حالت کو حاصل کرنے کے لیے کہا کہ ہمیں ہرموقع کوایک نئے موقع یا صورتحال سمجھ کرنیت و اراد بے کو قطعی نہ مانتے ہوئے اسے صرف مفید نتائج کے حصول کے آلے کے طور پر ماننا چاہیے۔ان کے نز دیک ہمارے اعمال کے نتائج جواراد بے کی وجہ سے وجود میں آئیں ان کی اصل اہمیت ہے۔

☆ فلسفة عملیت سماج کو بہت زیادہ اہمیت دیتا ہے۔وہ سماج کو صرف افراد کا مجموعہ نہیں بلکہ ایک اساسی عمل مانتے ہیں جس پر فرد کی زندگی کا انحصار ہوتا ہے۔ بیانحصاریت ان کے لیے بنیادی قدر ہے اور اسی جڑسے دیگر اقد ار کی نشونما ہوتی ہے۔ سماج کو چاہیے کہ وہ فر دکو مختلف میدانوں میں اتن کارگز ارک کا موقع دے، جس کے ذریعے وہ اپنی صلاحیتوں کا بھر پورانداز میں اظہار کر سکے اور اپنی ذات کے علاوہ سماج کے لیے بھی فائدہ مند ثابت ہو سکے۔

لا ساجی زندگی میں سیاسی نظریے کے طور پر جمہوریت ایک بہترین طرزعمل ہے۔اسی نظریے کے تحت فر دکوایک ساج کا حصہ ہونے کا احساس ہوتا ہے اور وہ انفرادی طور پر ساجی زندگی میں حصہ لیتا ہے۔ فلسفة عملیت 'اس وقت نه صرف امریکه بلکه دنیا کے اکثر مما لک کافلسفه <sup>تعلی</sup>م بنا ہوا ہے۔اس فلسفے نے تعلیم کوساجی زندگ میں مرکز می مقام عطا کیا۔اس سلسلے میں جان ڈیوی کی خدمات نا قابل فراموش ہیں۔ (الف) تعلیم ایک ساجی ادارہ:۔ دیگرر دایتی فلسفوں کے مقابلے میں فلسفہ عملیت نے تعلیم کے ایک ساجی کام ہونے کے تصور کویوری شدت سے پیش

کیا۔ جان ڈیوی کے مطابق تعلیم اس دفت تک پچھنہیں ہے جب تک ہم اے ایک ساجی ادارے کے طور پر قبول نہ کریں۔ یہ کہتے ہیں کہ ساج کوایک ایسے ادارے کی ناگز بر ضرورت ہوتی ہے جس کا کام خالصتاً تعلیم وتعلّم کے کمل کوآگ بڑھانا ہے۔ تعلیم کے رسمی اداروں میں تعلیم بجائے خود غیر رسمی ہونی چا ہے۔ تعلیم کا ساج سے گہرا ربط ہواور وہ ساج کی نشاق ثانیہ کا کام انجام دے۔

(ب)اسکول کی ضرورت:۔ (1) ہم اپنی نسلوں کوصرف غیر رسمی تعلیم اورا تفاقی تجربات/ اکتسابی ممل جو وہ روز مرہ کی سماجی زندگی سے حاصل کرتے ہیں' کے جمرو سے پڑہیں چھوڑ سکتے ۔

- (2) موجودہ دور کی پیچید گیاں اس بات کا تقاضا کرتی ہیں کہ ہم صرف ان تجربات پر منحصر نہ رہیں جوہمیں آسانی سے حاصل ہوجا ئیں بلکہ ہمیں وقت اور فاصلوں کی پر واہ کیے بغیر ضروری تجربات حاصل کرنے چاہیے۔
- (3) اسکول ٔ ماضی کے تجربات کو حال میں مفید بنا کر پیش کرتا ہے اور ہما را ماضی کا بیزہذیبی سرما یی تحریری شکل میں محفوظ ہے۔ لہٰذا طالب علم کوزبان پرعبور حاصل ہونا چاہیے تا کہ وہ اس سرمایے سے فائدہ اٹھا سکے۔
- ان بنیادوں پرفلسفہ عملیت اسکول کوساج کی ایک ناگز برضر ورت قراردیتا ہےاور یہ بھی ضروری مانتا ہے کہ اسکول کوساج سے قریبی تعلق رکھنا جا ہے تا کہ وہ اپنا کر دار بہتر طریقے سے ادا کر سکے۔
- (4) اسکول ادارے کی ایک سادہ شکل ہے۔ جب کہ سان آیک پیچیدہ نظام ہے۔ اسکول ساج کا آئینہ ہوتا ہے۔ اسکول کودہ ''خور دسماج'' "Miniature of Society" کہتے ہیں۔ عملیت پسند اسکول کو ساجی برائیوں سے بچانے کے لیے اس اختیار کی آزادی دیتے ہیں تا کہ دہ پسندیدہ تجربات ہی طلباء کودے۔
- (5) محملیت پسند چاہتے ہیں کہاسکول طلباءکوساج سے متعلق متوازن تجربات دے۔اسکول کوئسی بھی طرح اور کبھی بھی کسی مخصوص گروہ کو دوسروں پرفوقیت نہیں دینی چاہیے۔اسکول کبھی بھی ننگ نظرنہیں ہوسکتا اور نہ ہی وہ علاقہ واریت اور مخصوص یا

عملیت پیند چاہتے ہیں کہ بچے کوا یک متحرک رخ اور رہنمائی دی جائے تا کہ وہ اپنی فطری صلاحیتوں ، رجحانات اور دلچیپیوں کے تحت اپنی ذات کا ارتفاء کرے۔ وہ اس طرح بچے کو اس قابل بنانا چاہتے ہیں کہ وہ زندگی کے تبدیل ہوتے مطالبات اور مسائل سے کا میا بی سے نبر دآ زما ہو سکے اورا یک کا میاب زندگی گذار سکے۔ تعلیم کے ذریعے نئے اقد ارکی تخلیق :۔

عملیت پیند<sup>ر د</sup> تعلیم برائے تعلیم' کے قائل نہیں ہیں۔ وہ جاہتے ہیں کہ تعلیم نئی نئی قدروں کے پیدا کرنے میں معاون ہو۔ وہ تعلیم کی عملی افادیت پر زور دیتے ہوئے جاہتے ہیں کہ اس کے ذریعے طالب علم اپنی حیاتی اور سماجی ضرورتیں پوری کرے۔عملیت پیند طالب علم کا ہمہ جہتی ارتقاء یعنی جسمانی، ذہنی، اخلاقی اور سماجی ترقی جاہتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ تعلیم کو قدروں کے لیے حاصل نہ کیا جائے بلکہ اسے طالب علم کی خواہ شات کو اس کے ماحول کے مطابق پورا کرنے میں مددگار ہونا

> چاہیے۔ (2) تجربات کی تعمیر نوکے لیے علیم:۔ ایک بدہ

تعلیم عملیت پیندوں کے نزدیک صرف کتابی تعلیم نہیں ہے اس سے آگے بڑھ کر وہ اسے ترقی اور تعمیر مانتے ہیں یے علم جامدیا پہلے سے طے شدہ نہیں ہو سکتا یے لم وقت اور مقام کے لحاظ سے تبدیل ہوتا رہتا ہے۔ اس لیے وہ علم مسیحا ہے جوتجر بے اور تجربات سے حاصل ہو۔ایک تجربہ دوسرے کا اور دوسرا تیسرے کی بنیاد بنتا ہے۔اس طرح طالب علم کے علم کے خزانے میں اضافہ ہوتا رہتا ہے اور طالب علم ان تجربات کی روشنی میں اپنے رویے میں تبدیلی لاتا ہے۔اس طرح تجربات کی تعمیر نو جاری رہتی ہے۔

فلسف عمليت اورنساب: (Pragmatism and curriculum)

عملیت پسندوں نے تعلیم وتعلّم کے عمل میں طلبہ پر بالغوں کے اثرات ڈالنے مایالغوں کی طرف سے انھیں'' کچھ دینے'' کے تصور کوختی سے رد کیا اور تعلیم کے عمل میں بڑوں کی مرکزیت ختم کی۔

عملیت پیندوں نے تعلیم کے عمل میں طالب علم کو مرکز ی حیثیت دی۔ اس روایتی نظام میں طالب علم کا نصاب اور درسیات کا تعین اس کی دلچیپیوں رجحانات اور ضرورتوں کو نظر انداز کر کے چند پڑھے لکھے بالغوں (Logical minded) adults کے ذریعے کیا جاتا ہے۔ اس طرح طالب علم اس نصاب کا اسیر بن جاتا ہے۔ اس طرح کی درسیات طالب علم کوایک چھوٹا انسان یا ایک ناپخنہ بالغ تصور کرتی ہیں اور اسے اپنے بڑوں کے ذریعے جمع کر دہ علم کو سیکھنے پر مجبور کیا جاتا ہے۔

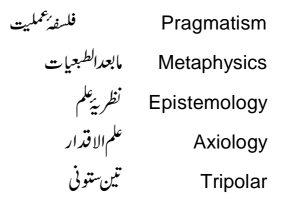
فلسفة عملیت کے سب سے بڑے مبلغ جان ڈیوی نے اس روایتی طرز کی درسیات کے خلاف علم بغاوت بلند کیا۔ انھوں نے کہا کہ تعلیم طالب علم میں موجود چھپی ہو کی صلاحیتوں کو شناخت اور ان کی ترقی کا نام ہے۔ اس طرح اب تعلیم ''طالب علم مرکوز'' ہوگی۔ بقول ڈیوی''طالب علم بی ابتدا' مرکز ی کردار اور اختنام ہے''۔ جان ڈیوی کہتے ہیں کہ تعلیم ایک متحرک عمل ہے۔ ان کے زدیک اکتسابی عمل میں تجربات کی غیر معمولی اہمیت ہے۔ وہ چاہتے ہیں کہ طلبہ اپنے تجربات کی بنیاد پر نئے نئے تجربات کرتے چلے جائیں۔ تجربہ سے مراد ان کے یہاں ''انسان کا اپنے ماحول سے تعامل (interaction) ہے''۔ جب انسان اپن ماحول کو کسی شیخ بات کی غیر معمولی اہمیت ہے۔ وہ چاہتے ہیں کہ طلبہ اپنے تجربات کی بنیاد پر نئے نئے تجربات کرتے چلے جائیں۔ تجربہ سے مراد ان کے یہاں ''انسان کا اپنے ماحول سے تعامل (interaction) ہے''۔ جب انسان اپن ماحول کو کسی شیخ سی تجربات کی غیر معمولی انہیت ہے۔ وہ چاہتے ہیں کہ طلبہ اپنے تجربات کی بنیاد پر نئے نئے تجربات اپن ماحول کو کسی شیخ سی تجربات کی غیر معمولی ایمیت ہے۔ وہ چاہتے ہیں کہ طلبہ اپنے تجربات کی بنیاد پر نئے نئے تجربات این ماحول کو کسی شیخ سی تجربات کی غیر معمولی این کا اپنے ماحول سے تعامل (interaction) ہے''۔ جب انسان این ماحول کو کسی شیخ سی تو جو ای اس دول اور محرکات رکھتے ہیں جو طالب علم کو زیادہ سے زیادہ تر پر ایک رہ طار کی تک مار کہ ہو کے بیں اور اس طرح اکس ہی تو کہ مرکن کی مرد ہو اس طرح ایک مسافر نقشے کے در لیا ہی میں ایسا مول اور محرکات رکھتے ہیں جو طالب علم کو زیادہ سے زیادہ تجربات پر ایک رہ محرک

فلسفة عمليت اورطريقة ليم: (Pragmatic Methods of Teaching) عمليت پيندوں کا طريقة تعليم طالب علم مرکوز ہوتا ہے۔ وہ کتاب معلم اور مضمون کے مقابلے ميں طالب علم کی سرگرميوں کوزيادہ اہميت ديتے ہيں۔وہ کہتے ہيں کہ اکتساب سرگرمی اور حرکت سے حاصل ہوتا ہے۔وہ معلم سے جاتے ہيں کہ وہ طلباء کی سرگر میوں کو اکتساب گل میں ایک رخ دے۔ تعلیم کا مرکز طالب علم اورا کتساب کا مرکز سرگرمی ہے۔طالب علم خود سے معلومات/علم حاصل کرے بجائے اس کے ہم اس پر معلومات/علم کی بارش کریں۔ ہمیں چاہیے کہ ہم طلباء کو زندگی کے حقائق کو جانے اور معلوم کرنے کے لیے حوصلہ افزائی کریں۔طریقہ تعلیم تجرباتی ہو۔ ڈیوی آگے کہتے ہیں کہ معلم وہ طریقہ تعلیم اختیار کرے جس کے ذریعے طلباء میں غور وفکر اور تقیدی رجحان پروان چڑ صے۔ان کے اندر سوال کرنے وجو ہات جانے کی جرات پیدا کر ٹی چاہیے۔ معلم کو فس صفعون کے مطابق طریقہ اختیار کرنا ہوگا۔ پروجیکٹ میٹھٹر (Project method) عملیت پندوں کا پسند بیدہ طریقہ تعلیم ہے۔ بی تی جہ مطابق طریقہ اختیار کرنا ہوگا۔ پروجیکٹ میٹھٹر (Learning by doing) عملیت پندوں کا پسند بیدہ طریقہ تعلیم ہے۔ بی تیجہ ''اکتساب بذریعہ زندگی''(Learning by living) اس سے مراد ہی کہ وہ پروجیکٹ ہے جو طالب علم اپنی طریقہ معلی زندگی سے

فلسفة ممليت اورطالب علم: (Pragmatism & Student) طالب علم ايك زنده اور متحرك وجود ہے وہ فطر تأتغير پيند ہوتا ہے۔ طالب علم نعليمى عمل ميں صرف غير متحرك سننے والے كاكر دارنہيں ہے۔ معلم كوچا ہيے كہ وہ طلباء كى سرگر ميوں كو سيھنے كے عمل ميں مد ومعاون بنائے۔ طالب علم كاايك ساجى وجود بھى ہے۔ اس طرح تعليمى عمل تين ستونى (Tri Polar) ہوجا تا ہے۔ طالب علم ، معلم اور ساج ۔ اس لي تعليمى عمل كے دوران ہميں طالب علم كوساجى زندگى ، رسوم ورداج ، ضوابط ، اقدار اور رويوں كى تعليم ، دينا چا ہے۔ ہر طالب علم ايك منفر د شخصيت كاما لك ہوتا ہے۔ اس طرح تعليمى عمل تين ستونى (Tri Polar) ہوجا تا ہے۔ طالب علم ، معلم اور ساج ۔ اس لي تعليمى عمل كے دوران اعمال كى دور ان قطر محمل كو اللہ معلم اور اور اور اور ہوں كى تعليم و ينا جا ہے۔ ہر طالب علم ، معلم اور ساج ۔ اس ايك منفر د شخصيت كاما لك

فلسفة عمليت اور معلم: (Pragmatism & Teacher) گوتعليم كا مركز نوجه طالب علم ہے۔ اس كے باوجود معلم كى حيثيت كو كم نہيں كيا جاسكنا۔ عمليت يسند، معلم كوايك بہت ہى ذ مددارانہ حيثيت ديتے ہيں۔ اس كى سب سے بڑى ذ مددارى طلباءكوز ندگى كى پيچيدہ را ہوں پر كا ميا بى سے گذرنے كى راہ نما ئ كرنا ہے۔ معلم سے ريتو قع ہے كہ وہ اكتسابى ماحول پيدا كرے گا، ضرورى وسائل مہيا كرے گا، ضرورى تج بات اور سرگر ميوں ك نشاند ہى كرتے ہوئے طلباء كو سيھنے اور علم حاصل كرنے ميں مدد گار ثابت ہوگا۔ معلم طلباء كے ليے ايك دوست ، فلسفى اور راہ نما ہے۔ اس كو چا ہيے كہ وہ طلباء كو جمہورى طرز حيات كا عادى بنائے طلباء كى ذہنى، ساجى ترقى كے ليے كو شاں رہے۔ جان ڈيوى نے اساتذہ کو درسیات اور نصاب کے طے کرنے میں آزادی دی، اسکول کے انتظام میں بھی آزادی دی۔ اس اہتمام کے ساتھ کہ وہ (معلم) طلباء پرخواہ شات کولا دنے سے پر ہیز کرےگا۔

#### فرہنگ(Glossary)



خلاصه : (Let Us Sum Up/ Points to Remember)

- (1) فلسفة حمليت تعليم تحمل مين عملى افاديت/استعال كوبهت اہميت ديتا ہے۔ان كےنز ديك سچائی خيالات اوراقدار كو ان تح ملى نتائج كى بنياد پر پركھنا چاہيے۔
  - (2) معملیت پیند تعلیم کوایک ساجی ضرورت مانتے ہیں اور جمہوری طرز کورائج کرنے کی صلاح دیتے ہیں۔ میں
  - (3) کام کرکے سیچنے پرزوردینااس فلسفے کی ایک اہم خصوصیت ہے ان کا نصاب عملی سرگرمیوں پر پنحصر ہوتا ہے۔ \_\_\_\_\_
  - (4) سستکمل طالب علم کی نشو دنمااس فلسفه کامطمع نظر ہے۔وہ چاہتے ہیں کہ طالب علم کی د ماغی ،جذباتی اورجسمانی تمام صلاحیتوں کاارتقاء ہو۔
    - (5) پر وجبکٹ میتھڑ:۔اس فلسفے کے حامی طریقۂ تد ریس میں پر وجبکٹ میتھڑ کواستعال کرتے ہیں۔
      - - (7) معلم بحيثيت مددگار،صلاح كارادرراه نما -

اکتسابی جائیج:(Unit End Activity) (الف): ذیل کے سوالات کے مختصراً ( دوسوالفاظ میں ) جواب لکھتے۔ 1 فلسفہ عملیت کے نظریہ علم پر مختصر نوٹ لکھتے۔

 $\approx$  J. Donald Bultler, Four Philosophier & there practice in education & religion. 3rd edition Itarper & Row Publishers N.York

153

☆ Ghanta Ramesh Dash B.N. Foundation of education (2006). Neel
 Kamal Publications. N.Delhi
 ☆ Santosh Valikkat, Philosophy of education (2012), APH Publishing
 Corporation N.Delhi

Seether Ramu A.S. Philosophy of education (2014) APH Publishing 🕸 Corporation N.Delhi

اجد جمال،عبدالرحيم:ا بھرتے ہندوستانی ساج میں تعلیم (2012)، شیرا پبلیکیشن ،نٹی د ہلی 🛠

#### 3.2.4 فلسفه وجوديت (Existentialism)

تعارف:

اب تک آپ مغربی فلسفہ تعلیم کے تحت فلسفہ تصوریت ، فلسفہ فطرت پیندی اور فلسفہ عملیت کا مطالعہ کر چکے ہیں۔ اب اس اکائی میں آپ فلسفہ وجودیت (Existentialism) کا مطالعہ کرینگے۔موجودہ دور میں فلسفہ وجودیت نے تعلیم پر قابل لحاظ اثرات ڈالے ہیں۔ اس لیے اس کا مطالعہ ہمارے لیے ضروری ہوجا تا ہے۔ یہ فلسفہ در اصل ایک فکری نظر ہیہ ہو انسانی وجود پرز وردیتا ہے۔ اس فلسفے کے مطابق انسان ایک آزاد روفر دکی حیثیت سے جینے کاحق رکھتا ہے۔ فلسفہ وجودیت انسانی وابی شخصیت کی آزادانہ تعبیر کا اہل اور حق اب ایک آزاد روفر دکی حیثیت سے جانے کاحق رکھتا ہے۔ فلسفہ وجودیت متمام تقاضوں کو پورانہیں کرتا مگر اس کے باوجود ہم اس کے تعلیم پر اثر ات کو نظر انداز ہو اس فلسفہ کا مطالعہ کر کے ہیں ۔ متر موجود ہور نہیں کرتا مگر اس کے باوجود ہم اس کے تعلیم پر اثر ات کو نظر انداز نہیں کر سکتے اور فلسفہ تعلیم کے اس سے صرف نظر نہیں کرتا مگر اس کے باوجود ہم اس کے تعلیم پر اثر ات کو نظر انداز نہیں کر سکتے اور فلسفہ تو دوریت کے میں تا ہو کہ ہوتا ہے۔ متر ورز ہوں بن کی کر سکتے۔موجودہ دور میں اس فلسفہ کے تعلیم پر واقع ہونے والے ہمہ گر اثر ات کا مطالعہ کر ناہماری

فلسفوں کی تاریخ میں فلسفہ وجودیت قدر بےجدید دورر کھتا ہے۔فلسفہ وجودیت کی اہمیت کو بیسویں صدی میں تسلیم کیا گیا اور اسی صدی میں اس کو فروغ حاصل ہوا۔ اس فلسفے کی ترویخ میں اہم نام سورین کریکارڈ Soren (Edmund کا آتا ہے۔اسے اس فلسفے کا بانی بھی کہا جاتا ہے۔اس فلسفے کے فروغ میں ایڈ مند ہسر ل Edmund) (Husserd کا آتا ہے۔اسے اس کرد مارٹن ہیڈ کر Martn Heidegger کا بہت بڑا کردار ہے۔اس کے علاوہ جین پال سارتر ےJean Paul Sartre نے بھی فلسفد وجودیت کوسنوار نے میں خاصا کا م کیا ہے۔ تاریخی طور پر فلسفد وجودیت کی جڑیں ہمیں دوعالمی جنگوں میں ملتی ہیں۔ ان دونوں عالمی جنگوں نے انسانی جان اور مال کی جو تباہی مچائی وہ عدیم المثال ہے۔ اس کے نتیج میں مصنفین نے ایس کہانیاں ، ناول اور ڈرام کیسے شروع کیے جس میں موت ، مصائب ، بے چینی ، غصہ تباہی ، بربادی جیسے مضامین کے ساتھ ان جنگوں میں لاکھوں انسانوں کی جانی قربانیوں کو موضوع گفتگو بنایا گیا۔ ان مخصوص حالات نے انسانوں کواپنی حالت اور حقیقت پر ایک نے سرے سے فور وفکر کرنے کی دعوت دی کیونکد عموماً عام حالات میں جب کہ ہم خوش اور شاد کام ہوں ہم اپنی حقیقت پر ایک نے سرے سے فور وفکر کرنے کی دعوت نے عالمی پیانے پر اپنے از ان محفوص حالات نے انسانوں کوا پنی حالت اور حقیقت پر ایک نے سرے سے فور وفکر کرنے کی دعوت نے عالمی پیانے پر اپنے از ان ڈالے۔ اس طرح اس دفت حقیق میں لک کے فلاسفر بھی اس سے متاثر ہوئے اور انھوں نے سابقہ فلسفوں کے خلاف آواز بلند کی ۔ گویا اے ہم روایتی فلسفوں کے خلاف بغاوت قر ارد سے سے میں در وجودیت کوا کی فلاسفر روایتی فلسفوں کے نظام اور رویے سے نالاں ہیں اس طرح کی تر پر اس وجودیت کوا کی لئی میں جب کہ ہم این فلسفوں کے نظام اور رویے سے نالاں ہیں اس لیے ہیں ہیں اس طرح کی تر کر کے اس وجودیت کوا کی فلسفوں کے خلاف آواز بلند کی ۔ گویا اے ہم اوایت فلسفوں کے خلاف بخاوت قر ارد سے سے ہی میں اس طرح ڈکر کر کے اس میں میں میں میں میں ہے ہم اس فلسفوں کے نظام اور رویے سے نالاں ہیں اس لیے ہی میں اس طرح ڈکر کے لیے ہیں اس طرح ڈکر کے اس وجودیت کوا کی فلسفوں کے نظام اور دایتی فلسفوں کے نظام اور رویے سے نالاں ہیں اس لیے ہیں میں طرح کی تر کر کر کر کے لیے ہمیں اس طرح ڈکر کے ایم میں میں کی سے جب کہ ہم ہوں اس لی میں میں کر سکتے ہیں ہ

فلسفه وجودیت کے ہم تصورات: (۱) فلسفه زندگی کی حقیقت: ۔ وجودیت کے حامی فلاسفز فلسفه کو نے زاویے سے دیکھتے ہیں۔ روایتی فلسفوں کی طرح ان کے نزدیک فلسفه صرف حقیقت کو جاننے یا معلوم کرنے کا نام نہیں ہے۔ بلکہ وہ چاہتے ہیں کہ سچائی کو وجود میں لایا جائ کے نزدیک زندگی کوئی معمد نہیں ہے جسے ہمیں صرف حل کرنا ہے بلکہ زندگی کی حقیقت کا ہمیں تجربہ حاصل کرنا چاہے اس لیے وہ کہتے ہیں کہ ہرانسان کو اپنے تجربات کی حقیقت کی روشنی میں خود اپنا فلسفہ زندگی طے کرنا چاہیے۔ انسان کو اپنے مسائل کو حل کرنے کے لیے زندگی کوئی معمد نہیں ہے جسے ہمیں صرف حل کرنا ہے بلکہ زندگی کی حقیقت کا ہمیں تجربہ حاصل کرنا چاہیے اس لیے وہ کرنے کے لیے زندگی کے ملی مسائل سے نبرد آزما ہو کر اس حقیقت کی تلاش کرنی چاہتے جو 'موجود'' ہے۔ (۲) فلسفہ بحران: ۔ وجودیت کو فلسفہ بحران بھی کہا گیا (Philosophy of crisis) کی حقیقت کی تلاش کی ضرورت محسوں ہوتی ہوں و

یہی موقع فلسفہ زندگی کے طے کرنے میں مددگار ثابت ہوتا ہے۔ (۳)جو ہراصلی یعنی روح پہلے یا وجود پہلے؟:۔(Essence first or Existance first) فلسفہ وجودیت کا میہ بنیادی مسئلہ ہے۔ان کے نز دیک' وجود پہلے ہے اور جو ہراصلی یعنی روح بعد میں' جبکہ سابقہ فلاسفراس کے برعکس جو ہراصلی کواول مانتے ہیں اوراس کی تلاش کرتے ہیں۔ساترے کے مطابق انسان پہلے وجود میں آتا ہے،

پچر منظرنامے پر خلاہم ہوتا ہے اور بعد میں وہ اپنے آپ کو جانتا ہے۔ اس فلسفے کے مطابق انسان کی تعریف بڑی پیچیدہ ہے کیونکہ انسان صرف وہی نہیں ہے جو وہ اپنے آپ کو سمجھتا ہے بلکہ انسان وہ بھی ہے جو وہ اپنے آپ کو بنانا چاہتا ہے۔ انسان اس ک علاوہ کچ نہیں ہے جو وہ اپنے آپ کو بنا تا ہے یعنی حقیقتاً وجو دمیں لاتا ہے۔ (۳) وجو دکی حقیقت: ۔ انسانی وجو دکے بارے میں وہ کہتے ہیں کہ یدانسان کی پیدائش سے لے کر موت کے در میان کا عرصہ ہے۔ یہ کہتے ہیں کہ پیدائش سے پہلے کچ بھی نہیں تھا اور موت کے بعد بھی کچھ نہیں رہے گا۔ پیدائش سے موت کے در میان کا عرصہ ہے۔ یہ کہتے ہیں کہ پیدائش سے پہلے کچ بھی نہیں تھا اور موت کے بعد بھی کچھ نہیں رہے گا۔ پیدائش سے موت تک کے عرصہ ہے۔ یہ کہتے ہیں کہ پیدائش سے پہلے کچ بھی نہیں تھا اور موت کے بعد بھی کچھ نہیں رہے گا۔ پیدائش سے در میان کا عرصہ ہیں ہم ساجی زندگی کے اتفاقی حالات سے دوچار ہوتے رہتے ہیں۔ ان حالات میں برانی کی یفیت ، خوف ود ہشت ، غیر چانی حالات سے دو چارہ کر انسانی آخر کا رموت سے بہم کنارہ کو کر اس سے بیات کی ایت سے ای کر موت کے در میان کا ایشینی حالات سے دو چارہ کر انسان آخر کا رموت سے ہم کنارہ کر اس سے نجات پا تا ہے۔ اس میں نا کی دی کے میں ایس رو یہ تی ہے کہتی ہیں کہ میں ای آخر کا رموت سے ہم کنارہ کر اس سے نہات پا تا ہے۔ اس میں نا می کہ کی کے میں ہی کر انی کی خوف ود ہشت ، غیر

انسانی وجود مختصر ہےاور بیکسی بھی کیجختم ہوسکتا ہے۔اس حقیقت کی وجہ سے انسان ایک ہیجان انگیز اضطراب میں مبتلا ہوجا تا ہےاس طرح وہ خوف اور دہشت سے دوچارہوتا ہے۔اس لیے بیفلاسفڈانسان کن حالات 'میں جی رہا ہےاس کو بہت اہمیت دیتے ہیں۔

(۵)اقدار: فلسفہ وجودیت کے قائلین کسی بھی طرح کی آفاقی قدروں کونہیں مانتے۔ان کےنز دیکے ہرفر دیہے صلاحیت رکھتا ہے کہ وہ اپنی اقد ارخود وضع کرے۔ ہرفر داپنے طرز زندگی کا خودا متخاب کرےتا کہ وہ زندگی کوبھر پورانداز میں گذار سکے۔ان کےنز دیکے حقیقت ظہور پذیر چالت میں ہے۔

(۲) انسان کی حقیقت: ۔فلسفہ وجودیت کا کہنا ہے کہ انسان کا کوئی خالق (پیدا کرنے والا) نہیں ہے۔انسان وجود پاتا ہے۔ منظرنا مے پر ظاہر ہوتا ہے اور بعد میں اپنا تعارف حاصل کرتا ہے۔ اس کا وجود پہلے ہوتا ہے اور بعد میں وہ اپنے جو ہراصلی (Essence) معلوم کرتا ہے۔ اس فلسفے کی نظر میں انسان آزاداور ذمہ دارا نہ وجود رکھتا ہے جو اپنے وجود کی تحمیل کے لیے پر عزم ہوتا ہے۔ انسان کوئی بے بارومد دگا را ورطفیلی وجو ذہیں ہے جو اسے کیا دیا گیا ہے میہ تلاش کرتا رہے۔ انسان فطرت کے بارے میں ہم کوئی آ فاقی نظریہ قائم ہیں کر سکتے کیونکہ انسان ان ان کا خوبم سے معذور ہے۔ یہ فلاش کرتا رہے۔ انسانی فطرت ک انسانی آزادی کا مطلب ہی ہے کہ دوہ اپنے اعمال میں انتخاب کرنے کے لیے پوری طرح آزاد ہے اور اس کی از تک کی انسانی آ آزادی کی ذمہ داری قبول کرنی ہوگی ۔

(۲)اضطراب انگیز بیجان (Anxiety: فلسفہ وجودیت میں اس تصور کی بڑی اہمیت ہے۔ آیئے اس کی اہمیت کو سمجھنے کی کوشش کریں۔اضطراب انگیز بیجان(anxiety) کا مطلب صرف غیر یقینی حالات اور اس کے نتائج کے بارے میں

فکر مند ہونانہیں ہے۔ یہ اصطلاح ایک وسیح مفہوم کی حامل ہے۔ اس کے مطابق انسان اپنی ذات کی تعمیل کے مراحل سے گذرتا رہتا ہے اس در میان اسے ان نا گہانی حالات کا ادراک ہوتا ہے جو اس کے وجو دکے لیے خطرہ ہوتے ہیں۔ اگر میری تشویش کس مخصوص شئے یا واقع سے منعلق نہ ہوتو میرے وجو دکے لیے امکان موجود ہوتا ہے۔ ایسا وجو دجو ہر طرح کے اقد ار اور معیار اور میری ذات کے معانی سے خالی ہو۔ اس تصور میں کہا جا تا ہے کہ انسان اپنے نفس کو تنہا کر لیتا ہے اور تما م اشیاء، واقعات اور افراد سے اپنے تعلق سے منافل ہو۔ اس تصور میں کہا جا تا ہے کہ انسان اپنے نفس کو تنہا کر لیتا ہے اور تما م اشیاء، واقعات اور افراد سے اپنے تعلق سے دستمبر دار ہوجا تا ہے۔ گوانسان ایک آزادا نہ وجو در کھتا ہے مگر وہ دنیا دی بند شوں میں جکڑا ہوا ہوتا ہے جس پر اس کا کوئی قابونہیں ہوتا ہے۔ ایسا کہ موجا تی ہے کہ انسان این میں میں دہما کر ایتا ہے اور تما م اشیاء، واقعات اور افراد کا سے اپنے وجو دکے مالک ہونے کی نفی ہوجاتی ہے کہ انسان کو ایک اجنبی اور دشمن سندر میں چینک دیا گیا ہے۔ اس طرح انسان کی اپنے وجو دکے مالک ہونے کی نفی ہوجاتی ہے۔ نیت جا آنسان دکھوں اور خموں سے راہ فر ار حاصل کرنے کی کوشش کر تا ہے۔ اس طرح انسان سے تحکم یک حاصل کر کے انسان اپنا ہے کہ انسان دکھوں اور خموں سے راہ فر ار حاصل کرنے کی کوشش کر تا ہے۔ اس کی اپنے وجو دکے مالک ہونے کی نفی ہوجاتی ہے۔ نیت جا آنسان دکھوں اور خموں سے راہ فر ار حاصل کرنے کی کوشش کر تا ہے۔ اس

(۷)موت اورفنا: ۔ اس تصور کے تحت فلسفہ وجودیت کے خیالات اختصار کے ساتھ ذیل میں دیے جارہے ہیں۔ پہموت سے گذرکرانسان فناسے ہمکنار ہوتا ہے۔

ﷺانسان کوچا ہیے کہ وہ اپنی موت کو بالکل ذاتی انداز میں لے مثلاً کسی عزیز/ دوست کی موت کا سنتے ہیں۔اس کے جنازے میں بھی شریک ہوتے ہیں مگر ہم اپنی موت کو یادنہیں کرتے۔ہم اسی موت کے تصور سے بھا گتے ہیں جبکہ موت ایک اٹل حقیقت ہے۔

ﷺ انسان کواپنی موت کوایک نا گہانی حقیقت کے طور پر قبول کرنا جا ہیے۔ ہمیں اپنے'' وجود'' کے ثبوت کے لیے اس کے خاتمے یعنی موت کی ضرورت ہوتی ہے۔ ہم موت کے تصور سے بھا گ کراپنے وجود کو کمل طور پر نہیں منوا سکتے۔ ہمیں موت کو اپنے وجود کی ایک مرکز می شیے تسلیم کرنا جا ہیے۔

پہمیں موت کوایک ناگز برجاد شہ بھنا ہوگا جو ہماری زندگی یعنی وجود کی سرحد ہے جس طرح سکے کے دورخ ہوتے ہیں۔ اسی طرح زندگی اورموت بھی دونا قابل تفریق رخ ہیں۔

، وجودیت کے حاملین کہتے ہیں کہ ممیں موت کو پوری اہمیت دینی چاہیے کیونکہ ہم زندگی کے جودن گذارتے ہیں وہ ہمیں موت کے مل سے قریب تر کرتے رہتے ہیں ۔ یعنی ہم مرنے کے لیے جی رہے ہوتے ہیں۔ ہمیں موت کے لیے ہر وقت تیارر ہنا ہوگا کیونکہ یہ بھی بھی آسکتی ہے۔ان کافنا ہونا ہمارے وجو دیر چھائی ہوئی حقیقت ہے۔ یہ ہمیں حیران بھی کرتی ہے اور دکھ بھی دیتی ہے انسان چاہے جتنے عیش وآ رام میں زندگی گذارے گر آخروہ فنا ہونے والا ہے۔

- فلسفہ وجودیت اورتعلیم: وجودیت نے تعلیم میں کوئی خاص دلچیپی ظاہر نہیں کی ۔ دیگر تعلیمی فلسفوں کی طرح وجودیت کے تعلیمی فلسفے کی تشر<sup>ح</sup> نہیں کی گئی۔اس کے باوجود ہم وجودیت کے فلسفے کے تعلیم پر داقع ہونے والے اثرات سے صرف نظر نہیں کر سکتے۔ ذیل میں ایسے ہی چند پہلوؤں پر گفتگو ہوگی۔
- اللہ سیابت واضح رہنی چاہیے کہ وجودیت کے حامل فلاسفر نے ان کے علیمی فلسفے کی کوئی توضیح نہیں گی ہے۔ ہمیں تعلیمی فلسفے کے جوابات ان کے فلسفے سے اخذ کرنے ہوئے۔
- ☆ تعليم كامفہوم: فلسفہ وجودیت میں تعليم كامفہوم متعین كرنے میں ہمیں كافی مشكل ہوتی ہے كیونكہ اس فلسفے كے مقلدین نے اس نكتہ پر راست كوئى بات ہمیں كی ۔ البتہ بعض افراد نے اپنے ذاتی تجربات كی بنیاد پر تعلیم كی تعریف كی كوشش كی۔ مقلدین نے اس نكتہ پر راست كوئى بات ہمیں كی ۔ البتہ بعض افراد نے اپنے ذاتی تجربات كی بنیاد پر تعلیم كی تعریف كی كوشش كی۔ اس فلسفہ كاجائزہ لے كرہم ہیہ کہہ سکتے ہیں كہ ان كے نزد يك تعليم كا مفہوم' فرد كا اپنے اندر پوشيدہ صلاحيتوں كا دراك كرنا ہے' یعلیم كوفر د میں مربوط واقعیت ٰ اتفاقی حواد ثاب نا گہانی حالات اوران واقعات كو سمجھنے میں مددد ہے جو ہمارے حال پر اثر انداز ہوتے ہیں۔
- تعلیم انسان کے اندراس کے وجود کولاحق خوف، دہشت،فکراور تشویش کا مقابلہ کرنے کے لیے تیار کرےتا کہ وہ موت کاخوشی خوشی استقبال کر سکے۔ یہ فلاسفر کہتے ہیں کہ انسانی زندگی ایک بڑے خطرے سے دوجا رہوتی ہے اور وہ خطرہ ہے زندگی کی طرف دعوت دینایا تباہی کے لیے لبھانا۔
- تعلیم برائے خوشی دمسرت (Pleasure) کو وہ خطرناک تصور کرتے ہیں۔ ہم بغیر دکھاور درد (Pain) کے خوش حاصل نہیں کر سکتے۔ ان کا کہنا ہے تعلیم کے ذریعے ایک بالغ فرد اپنی وجود کی (زندگ) کے آزمائشوں دکھ، مصائب اور آزمائشوں سے نبر دآ زماہونا سیکھے۔ مقاصد تعلیم:۔
- فلسفہ وجودیت چونکہ انفرادیت پرغیر معمولی زور دیتا ہے اس لیے ان کے نز دیکے تعلیم کا پہلا زینہ خود شناس ہے تعلیم کا اہم کر دارزندگی ( وجود ) کے ساتھ احسن انداز میں غور دفکر کرنا ہے۔طلباءکوزندگی کے تمام پہلوؤں کو جاننا ضروری ہے۔حال کے تجربات ماضی کی روشنی میں انجام دیے جاتے ہیں اور ستقبل کا شعور حال سے لگایا جا تا ہے۔اس لیے طالب علم کوزندگی کے
- معانی جاننے کی خودکوشش کرنا چاہیے جواس میں ناکام ہوجائے یا مستقبل کے امکانات کے انتخاب میں ناکام ہوجائے تو وہ مایوسی اوراضطراب کا شکار ہوکراپنے وجود کی افادیت کھودیتا ہے۔

نصاب تعلیم: درج بالا مقاصد کے حصول کے لیے وجودیت پرست ایک آزاد نصاب کی سفارش کرتے ہیں۔ اس سے مرادان کا اذہان کو شک وتر دداور جہالت سے آزادی دلانا ہے۔ وہ طالب علم کے لیے مخصوص نصاب تجویز نہیں کرتے بلکہ وہ چاہتے ہیں کہ طالب علم خودا پنی ضرورت اور اہلیت کے مطابق نصاب کے انتخاب میں آزاد ہو۔ ان کے زدیک طالب علم کا اپنی زندگی میں در پیش سیاسی، سما ہی، معاشی وعمرانی ( وجود ) مسائل سے واقف ہونا ضروری ہے۔ ہار پر، پڑھنے، لکھنے، ریاضی کے اعمال اور تاریخ کے مطالبے کو ضروری قرار دیتا ہے۔ وہ منطق کے مطالعہ کو حقیقت کی تلاش کے لیے ضروری ہے۔ ہار پر، پڑھنے، لکھنے، ریاضی کے اعمال اور سار کرے اور ہسد گر کے زد دیک سماجی علوم کو سائنسی علوم پر فوقیت حاصل ہے۔ ان کے زد دیک کا خاتی علم سے زیادہ انہ کی خود شاہی ہے۔ اس لیے وہ نصاب میں خود شاہی کے لیے اہتمام

### فرہنگ(Glossary)

| Existentialism | فلسفه وجوديت  |
|----------------|---------------|
| Essence        | روح           |
| Existance      | وجود          |
| Anxiety        | اضطراب، ہیجان |
| Courage        | جرأت          |

(ج) معروضی سوالات:۔ (۱) وجودیت معروف معانی میں ایک۔۔۔۔نہیں ہے۔ (۱) فلسفہ (۲) علم (۳) مضمون (۴) کتاب

### سفارش کردہ کتابیں (Suggested Books)

☆ I Donald Butler, Four philosophis & their practice in educational
 religion. 3rd edition. Harper & Roow publishers N.York
 ☆ Ghanta Ramesh, Dash BN, Foundation of education Neelkamal
 Publications 2006 New Delhi
 ☆ Seetharamu, AS philosophies of education. 2014, APH publishing
 corp. N.Delhi-110002
 ☆ Santhosh Valikkat, Philosphosy of education. 2012, APH Publishing
 Corporation New Delhi

اکائی \_۲\_ اقدار کی تعلیم

(Value Education)

162

| Structure              | خا که          |
|------------------------|----------------|
| Introduction           | تعارف          |
| Objectives of the unit | اکائی کے مقاصد |

Concept of value 4.1 Need for value Education 4.1.1 Classification of Values 4.2 Value Crisis 4.3 Approaches to inculcate values 4.4 Values and Harmonious life 4.5 Let us sum up/conclusion Points to Remember Unit End Activities Suggested Readings

مقاصد: (Objectives) مقاصد: (Vasudaiv kutumbakam) کے تصور کوفروغ اقدار کے بارے میں آگاہی پیدا کرانا اور واسدا یو شمبکم (Vasudaiv kutumbakam) کے تصور کوفروغ دینا۔

#### 4.1 اقدار کا تصور: (Concept of Values)

لفظ قدر (value) کی ابتدا Latin زبال کے لفظ Valerei سے ہوئی ہے جس کا مطلب ہے اہمیت (Importance)۔عام طور پر سماح جن معیارات (Standards) کو اہمیت دیتا ہے اور جن کے ذریعے انسان کے کردار (Character) پر قابو (control) پایا جاتا ہے وہ اس سماج کے اقد ارکہلاتے ہیں لیکین فلسفہ ماہرین بشریات (Anthropologists)،ماہرین ساجیات (sociologists)،ماہرین نفسیات (Psychologists)

Value Education is Education in values and Education towards

Inculcation of values

تعلیم اقدار،اقدار میں تعلیم اوراقدار پیدا کرنے کی تعلیم ہے۔

The True purpose of Education is to make minds, not careers. William Deresiewicz کا کہنا ہے کہ تعلیم کا اصل مقصد ذہن بنانا ہے نہ کے کیرئیرز (careers)۔اقدار کے تصور پر دوشنی ڈالنے کے بعد ہم اقدار کی ضرورت اور درجہ بندی پر معلومات حاصل کرینگے۔

(۹)انسانی اقدارحب الوطنی-قومی پیجہتی-شخصی فرائض-باہمی امداد کا جذبہ-رحم دلی-رواداری-راست بازی-ہمدردی اور

ہندوستانی ثقافت سے محبت اقداری تعلیم میں ضروری ہیں۔

طلباء کے اندرکون سے اقد ارکو پیدا کیا جائے اس پر مختلف لوگوں نے الگ الگ رائے ظاہر کی ہے۔NCERT ن اس سلسلہ میں 183 اقد ارکاذ کر کیا ہے۔ اسکے علاوہ کچھ ماہرین تعلیم نے صرف پانچ اقد ارکا ہی ذکر کیا ہے اور بیکہا ہے کہ ان کو طلباء میں پیدا کرنا ہی کافی ہے۔ کیکن ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بیدونوں رائے ٹھیک نہیں ہے اور عام خیال میں ہے کہ طلباء کے اندر مندرجہ ذیل 20 اقد ارکو پیدا کرنا چاہیئے۔(1) تعاون کا جذبہ (۲) صفائی (۳) آزادی (۴) محنت کرنے کی عادت (۵) ایمانداری (۲) وطن ہے محبت

(۷)انصاف (۸)عدم تشدد (۹) سائنسی مزاج (۱۰) سیکولرزم (۱۱) خود ضابطگی (۱۲)دوسرول کی خدمت (۱۳) سچائی (۱۹)محنت کرنے والول کے وقار کا اختر ام (۱۵)امن (۱۲)عوامی ملکیت کی دیکھ بھال (۱۷)محبت (۱۸) ہمدردی (۱۹) ثقافتی مخل اور (۲۰)فرض شناسی (Dutifulness)۔

4.2 **اقدار کی درجه بندی**: (Classification of values) قد یم ہندوستانی فلسفیوں نے اقدار کودودر جوں میں تقسیم کیا ہے ایک روحانی اقدار دوسر ے مادی اقدار ہے۔ روحانی اقدار وہ ہیں جو ہمارے روحانی کر دار کا تعین کرتے ہیں۔ ان کی چار تسمیں ہیں (۱) دهر ما (۲) ارتھ (۳) کام (۳) موکش ۔ مادی اقدار ہماری سابتی زندگی کی سمت کا تعین کرتے ہیں چیٹ مجمت ، ہمدر دی تعاون اور حب الوطنی و غیرہ ۔ اس کے علاوہ روحانی اقدار مجمی ہیں جو ہماری زندگی کی سمت کا تعین کرتے ہیں چیٹ مجمت ، ہمدر دی تعاون اور حب الوطنی و غیرہ ۔ اس کے علاوہ روحانی اقدار مجمی ہیں جو ہماری زندگی کی سمت کا تعین کرتے ہیں چیٹ مجمت ، ہمدر دی تعاون اور حب الوطنی و غیرہ ۔ اس کے علاوہ روحانی اقد ار اقدار (Norman کی زندگی کی سمت کا تعین کرتے ہیں چیٹ مجمت ، ہمدر دی تعاون اور حب الوطنی و غیرہ ۔ اس کے علاوہ روحانی اقد ار اقدار (Norman کی زندگی سے متعلق ہیں ۔ اقدار کی درجہ بندی میں Extrinsic values) (۳) پیدائتی اقدار (Intrinsic values) اقدار (Values) (۳) کلیدی (آلاتی) اقدار (Subtrimental values) (۳) پیدائتی اقدار (I) داخلی (۱) داخلی اقدار دو ہیں جنود سروں کے تعریف حاصل کرنے کے لیے اختیار کرتے ہیں ۔ (۲) خارجی اقدار دو ہیں جو دوسروں کے تعریف حاصل کرنے کے لیے اختیار کرتے ہیں۔ (۳) کلید کی اقدار دو ہیں جو دوسروں کے تعریف حاصل کرنے کے لیے اختیار کرتے ہیں۔ (۳) کلید کی اقدار دو ہیں جو دوسروں کے تعریف حاصل کرنے کے لیے اختیار کرتے ہیں۔ (۳) کلید کی اقدار دو ہیں جو دوسروں کے تعریف حاصل کرنے کے لیے اختیار کرتے ہیں۔ اقدار کی درجہ بندی کا کام ماہر میں خود دوسرے اقدار کے احساس میں مددگار ہوتے ہیں جیسے میں محسند دو غیرہ۔ ہوں درجوں میں تقسیم کی سی بڑی سے جیا ہے دیکی ہے جی جی کی کی کی دو تی جیسے حیار کی درجہ بندی معبول ہوئی ہوں درجوں میں تقسیم کی گی گیا ہے۔

(۱) مثبت اقدار (Positive values) ۲) منفی اقدار (۱) منفی اقدار (Negative values) مثبت اقدار - بیدوہ اقدار ہیں جنہیں سماجی سرگر میوں میں شریک ہوکر سیکھتے ہیں۔ان اقدار سے انسان کے ذاتی اقدار کورہنمائی حاصل ہوتی ہے۔ منفی اقدار - بیدوہ اقدار ہے جو سماجی طور پر منظور نہیں ہوتے جسے سماج قبول نہیں کرتا ہے۔ ان سب کےعلاوہ کچھاقدارا یسے ہوتے ہیں جن کی نوعیت عالم گیر (Universal) ہوتی ہے یعنی وہ ہر ساج اور ہر ملک کے لوگوں کے لئے ہر وقت اور حالات کے مطابق موز دں ہوتے ہیں۔

# 4.3 **اقدار میں بحران: (Value Crisis)**

ہے۔ اقدار میں بران کاذ مددار کون ہے؟ (۱) تعليمی نظام کی : کہیں ہم ہماری نو جوان نسل کو درکا تعليم فراہم کرنے میں ناکا م تو نہیں ہور ہے ہیں۔ اس بات پر خور کر ناضروری ہے۔ (۲) خاندان : خاندان بچ کے لئے پہلا اسکول ہے جہان بچّ اچھی عادتیں سیکھتے ہیں۔ نچّ کا تعال (Interaction) سان کے لوگوں سے کم ہور ہا ہے کیوں کہ بچّ زیادہ وقت نے الیکٹرا تک گچٹ کے ساتھ گھر میں اور کم وقت اپنے دوستوں اور رشتہ داروں کے ساتھ میتار ہے ہیں۔ ایک متوازن طرز رسائی ( balanced میں ناک م ساتھ ذیادہ سے ذیادہ وقت میتا کیں اور کی ساتھ میتار ہے ہیں۔ ایک متوازن طرز رسائی ( approach ساتھ ذیادہ سے ذیادہ وقت میتا کیں اور انہیں میتیم خانے ، ہزرگوں کے ادار نے خصوصی بچوں کے اداروں کا دورہ کر اکس ۔ آئ

انسان جو بنیادی انسانی ضروریات سے محروم اور پریشاں ہیں انکوتعلیم کی قدر پر کیچردینا مناسب نہیں ہوگا۔اگر معاشرے میں

(۲) مسابقتی سماج (Competitive Society) : اس دور مسابقت میں ہرانسان چوٹی کے مقام (Top position) پر ہنا چا ہتا ہے اور یہ بھا گ دوڑا سکے لئے مشکل کیوں نہ ہو، وہ کم وقت میں آسان طریقوں سے سب کچھ حاصل کرنا چا ہتا ہے اور اسکوا قد ارکی کوئی پر داہ نہیں بتا یے ایسے حالات میں کیا کریں؟ اچھا جینے کے لئے اقد ارکی تعلیم کی ضرورت ہے یانہیں؟ انگریزی میں To Live یعنی زندہ رہنے سے متعلق ایک معنی خیز جملہ اس طرح ہے۔

To LIVE we need Lessons In Value Education

**(۷) سیاسی استحصال** (Political Exploitation): سیاسی رہنماوں میں سے پچھلوگ اپنے خود غرض مقاصد کے حصول کے لئے عوام کا استحصال کرتے ہیں اور اسکی بیداری لوگوں میں ہونا ضروری ہے تا کہ وہ اس قشم کے مفاد پرست سیاسی رہنماؤں کے استحصال (Exploitation) سے بچے رہیں۔

4.4 فراہمی اقدار کے طرز رسائی (Approaches to inculcate values)

- »(i) اساتذہ کو سیع انظری سے کام کیتے ہوئے اپنے نظریاتی حدود (Ideological limitations) کے آگے کام کرنا چاہئے۔
  - (ii) ماہرین سے اقداری تعلیم پرتوسیع خطبات (Extension Lectures) کا نتظام کرنا۔
- (iii) نصاب میں ایسے تعمیری منصوب (constructive Projects) کوفروغ دیناجس سے اقدار کافروغ ہو۔

4.5 اقدارادر ہم آ ہنگ زندگی: Values and Harmonious life دهرم،ارتھ، کامااورموکشا، ہندوستان کے قدیم اقدار ہیں۔اقدار ہماری زندگی کے مختلف پہلوؤں سے جڑے ہیں۔ ہمارے ملک کاہر بچہ سچائی، عدم تشدد، ہمدردی، تعاون اور خدمت خلق کا جذبہ اپنی حقیقی ذندگی میں اپنا تا ہے تو اسکی زندگی ہم آ ہنگ زندگی بن بالى ہے۔ Behave Politely to those who do not know you; forgive those who have opressed you; give to those who have never given you anything; and make brothers of those who have denied their brotherhood with you" - Islam

اسلام نے پیار، محبت، بھائی جارے پرزور دیا ہے۔

"We should all live together, work together and there should be no

jealousy" - Hinduism

All of you have unity of spirit, sympathy, love for one another, a tender heart, and a humble mind" - Christianity

عیسانگ مذہب نے پیار بحجت، ہمدردی، اور خدمات پر زور دیا ہے۔ ہر مذہب کا اشارہ مخل ررواداری (Tolerance)، ہمدرد یا رہم (Compassion) اور ایک دوسر کے کو سمجھنے (Mutual Understanding) پر ہے۔ کیوں نہ ہم سب ان کو اپنی زندگی میں اپنا کر خوشحال زندگی بنا نمیں۔ Core Values For Harmonious Life

Once you can achieve peace within yourself, you are a step closer to to live a harmonious life your goal

ایک بارجب آپ ایپنا ندرا من حاصل کرتے ہیں آپ ایک قدم حدف کے قریب ہوخو شخال زندگی کے لئے۔ محتف سمیٹی اور کمیشن نے بھی اقد ار کے فروغ کے لئے زور دیا۔ NPE-1986 کے مطابق دس اہم اقد ار سید ہیں۔ ایتر کیپ آزادی ہند کی تاریخ (History of India's Freedom Movement) ۲- آئی معاہدہ (Constitutional Obligations) ۲- آئی معاہدہ (Classical content essential to nurture natural کی فطری شناخت ، کلا کی فطری شنونی (Classical content essential to nurture natural beligation) ۲- معاہد (Classical content essential to nurture natural beligation) ۲- معام ہند دوستانی تبذیب ور شرق (Classical content essential to nurture natural beligation) ۲- معام ہند دوستانی تبذیب ور شرق (Classical content essential to nurture natural beligation) ۲- معام ہند دوستانی تبذیب ور شروعتانی (Classical content essential to nurture natural beligation) ۲- معام ہند دوستانی تبذیب ور شروعتان (Classical content essential to nurture natural beligation) ۲- معام ہند دوستانی تبذیب ور شروعتان (Constitution of Environment) ۲- معاول تحفظ (Removal of Social Barriers)

## فرہنگ:(Glossary)

اقدار(Value) : عام طور پر سانی جن معیارات(Standards) کواہمیت دیتا ہےاور جن کے ذریعے انسان کے کردار (Behaviour/character) پر قابو (control) پایا جاتا ہے۔ اقد ارکی تعلیم (Value Education) : تعلیم کے ذریعے طلبہ کی شخصیت میں اقدارکو پروان چڑھانا۔ مثبت اقد ار ہیں جنہیں ہم جسسا جی سر گرمیوں میں شریک ہو کر سیکھتے ہیں اور جن سے ہمارے اقد ارد ہنمائی حاصل کرتے ہیں۔ مدفق اقد ار ہیں جنہیں ہم جسسا جی سر گرمیوں میں شریک ہو کر سیکھتے ہیں اور جن سے ہمارے اقد ارد ہنمائی حاصل کرتے ہیں۔

> یہ دہ اقدار میں جوساجی طور پر قبول نہیں کئے جاتے ہیں۔ بنیادی اقدار (Core value ) : صحیح برتا وَ(Right Conduct)، عدم تشدد (Non-violence)، محبت (Love)،

صحیح برتاؤ(Right Conduct)، عدم تشدد (Non-violence)، محبت (Love)، امن (Peace)، سچائی (Truth)

خلاصہ: (Let Us Sum Up/ Points to Remember) اگرہم اینے سانی کوغور سے دیکھیں تو ہی پائیں گے کہ لوگوں کا ایک دوسرے پر سے اعتبار اٹھ رہا ہے اور سانی میں بعض لوگ ہر چھوٹی بات پر تشدّ د پر اُتر آتے دکھائی دیتے ہیں۔ انسان اپنی پچھ تہذیب اور انسانیت کو چھوڑ کر منفی رو بی (Negative Attitude) اختیار کرر ہے ہیں اور Materialistic world کی طرف دوڑ لگار ہے ہیں۔ آپ سمجھ لیچئے کہ تعلیم بینک (Bank) کی طرح ہے جسمیں اقد ار، رقم کر کنی (currency) اور مان کیچئے کے آپ کے ایچئے کہ تعلیم بینک (Bank) کی طرح ہے جسمیں اقد ار، رقم کر کنی (currency) اور مان کیچئے کے آپ کے فروغ دینے کے لیے اس تدہ، خاندان ، values نہیں ہیں تو Court & Law Peer Group کس کا م کا ؟ طلباء میں اقد ارکو موت ہے۔ ہر خص اقد ار پر بنی سان کو (value based society) قائم کرنے میں مدد کریں اور اپنی زندگی ہم آ ہنگ زندگی بنا ئیں۔ اس اکائی میں ہم اقد ارکات صور ، اسکی درجہ بندی ، اقد ار میں برح ان ، اقد ارک اور ندگی کے کہتے کے تو

173 لئے اقدار پرروشنی ڈالی گئی۔

اہم نکات : Points to remember value) کی ابتدا Latin زبان کے لفظ Valerei سے ہوئی ہے۔ جس کے معنی ہے اہمیت۔ یعنی 🛧 اقدار سےصرف نظر کر کے ساری تعلیم صفر ہے۔ اقدار (value education )اقدار کی تعلیم اور تعلیم کے زریعے اقدار کو یروان چڑھا تا ہے۔ اصل مقصد ذہن بنانا ہے نہ کے کیرئیرز (careers) \* Lewis في اقداركوچاردرجون مين تقسيم كيابه (١) داخلي اقدار (Intrinsic values) (٢) خارجي اقدار (Extrinsic Values)(۳) پيدائش اقدار (Inherent values) اور (۴) کليدي رآلاتي اقدار (Instrumental values) الم ين ساجيات (Sociologists) نے اقدارکودودرجوں میں تقسیم کیا ہے۔(a) مثبت اقدار Positive) (Negative values) اور (b) منفى اقدار (Negative values) 🖈 عالمی اقدار (universal values) ہر ساج اور ہر ملک کے لوگوں کے لئے ہر وقت اور جالات کے مطابق موزوں ہوتے ہی۔ اج ساجی،اخلاقی،معاشی اور ساسی اقدار میں تمام سطحوں پر بحران پایا جاتا ہے۔ To live we need Lessons in Value Education (یعنی زندہ رہنے کے لئے ہمیں تعلیم اقدار کے اسباق کی ضرورت ہے۔) تعليم اقدار (value education) تمام تعليمي ادارون مين برسطحون پر (K.G to P.G) لازمي بونا چايئي 🛠 ہر مذہب کا اشارہ تخل (Tolerance)، ہمدردی(Compassion) اور ایک دوسر کو تبھنا( Mutual Understanding) پر ہے۔ کیوں نہ ہم سب اسکوا پنی زندگی میں اینا کرخوشحال زندگی بنا کیں

> اکتسابی جارچی: (Unit End Activities) Essay Type : (1)

# خاتمہ (abolition, abrogation)

## سفارش کردہ کتابیں (Suggested Books)

-Jamal Sajid (2012).Education in Emerging Indian society. Delhi, -Shipra Mrunalini .T(2015) Philosophical Foundations of Education .Hyderabad, Neel Kamal publications publishers -Lachanna G et.al(2015)Foundations of Education,Hyderabad Neel

175

kamal publishers

-Ghanta (2004)Foundations of Educations , Hyderabad Neel Kamal -Vanaja M et.al(2011) value oriented Education,Hyderabad :Neel Kamal -Value Education Google weblight .com -Education \_General Knowledge -www.gktoday.in>blog>importance -https://en.m.wikipedia.org wiki valuechildren,deccan Herald -Brahma Kumar Nikung(2014)august 03,sunday value.education for -Sanjna vij(2010)december 08,crisis of values who is responsible..

اكائى 5 تدريس بەحيثىت بېشە

(Teaching As a Profession)

تعارف Indrodution

.5 معلم - بېشەورانەاستعداداور يابندى<sup>ئ</sup>ى عېد

(Teacher: Professional Competencies & Commitments)

5.2 معلم بدحيثيت معمارتوم

(Teacher as a Nation Builder)

5.3 معلم بدحيثيت خالق اورشهيل كارعكم

(Teacher as A Creater and Facilitator of knowledge)

5.4 معلم كى يبيثه ورانه اخلاقيات

(Professional Ethics of Teacher)

5.5 معلم اور مستقبل كاساج

(Teacher and The future Society)

Let

تعارف: Introduction بلاشبه تدر لیں ایک مقدس پیشہ ہے۔ نی نسل کو بنانا، سنوار نااور انہیں مستقبل کے کا میاب اور موثر شہر کی کا روپ دینا اس پیشے کی ذمدداری ہے۔ ہمارے لئے اس کی اہمیت کو تجھنے نے لئے صرف بیرجان لینا کا فی ہے کہ خود ہی غبر اسلام حضرت تحق تعارف اس طرح کیا " معلم بنا کر بیجیا گیا ہوں " گفتہ بداور پر خطر ہوں سمان گردہ اور فرد کوا پنے مستقبل سے بڑی امید ہوتی ہیں۔ حالات کیتے ہی نا گفتہ بداور پر خطر ہوں سمان گردہ اور فرد کوا پنے مستقبل سے بڑی امید میں وابستہ ہوتی ہیں۔ اور مستقبل کا دار و مدار بڑی حد تک بچوں اور نو جوانوں کی صحیح میں بہت بلند ہے اس کے لحاظ سے اس کے فرائص اور ذمہدار میاں بھی ہیں۔ حالات کیتے ہی نا گفتہ بداور پر خطر ہوں سمان گردہ اور فرد کوا پنے مستقبل سے بڑی امید میں وابستہ ہوتی ہیں۔ اور مستقبل کا دار و مدار بڑی حد تک بچوں اور نو جوانوں کی صحیح علیم وتر بیت پر محصر ہوتا ہے۔ تعلیم وتر بیت کی عظیم ذمہدار کی بلاشہ معلم بخوبی انجام و سر سکتا ہے، اس لیتے طلباء تک میں تو قول ہوں تی پر محصر ہوتا ہے۔ تعلیم وتر بیت کی عظیم ذمہدار کی بلا شیہ معلم بخوبی انجام و سر سکتا ہے، اس تو طلباء تک میں تعلیم اور میں ہوتا ہے، بلد این کی اس کے اسا تذہ کے ہاتھوں میں ہوتا ہے۔ معلم کا فر یونہ صر ف ترا پی کا میں ہوتا ہے، وزاد و تر جاری کی تعام اور درختان مستقبل اس کے اسا تذہ کے ہاتھوں میں ہوتا ہے۔ معلم کا فر یونہ صر ف ترا پی علم کو تر جارا یہ کا میں اور دوتی ہوتی ہے، بلکد اپنے پیشہ وار نہ خلا تیا تک روحا و درود کو توجھتے ہو تے اسے اپنے طلباء میں کہ تو ہوتے ہے۔ کہ تو تو اور کی تو تو تی ہوتا ہے، بلکد اپنے پیشہ وار نہ اختیا ہے کہ میں ہوتا ہے۔ معلم کا فر یونہ صرف ترا پی علم کو میں اور دو میں کہ تا ہوتا ہے، بلکہ اپنے پیشہ وار نہ نہ کی معلم کی پیشہ و ار انہ استعمر اور دور معمار قوم ایک کا میں اور دوتن مستقبل کی تعمیر کر سکتے ہیں۔ اس کا کی میں ہم معلم کی پیشے وار انہ استعمر اور دو میں تکہ معلم دور دو تو ہوتا ہے۔ معمار قوم ہوں میں کا میں ہوں ہوتا ہے، بلکہ ہو ہوں اور نہ نہ میں معلم کی پیشے اور ایں کا میں ہوتا ہے کہ مستقبل کے میں ہم معلم کی پیشے وار انہ استعمر ہو ہوں ہوں ہوں ہوں ہوتا ہے، میں ہو کے میں کا معلم کی پیشے وار انہ استعمر ہوں ہوں ہو بی میں میں کا رہم، پر فور کر ہے ہوں ہوں کی ہو کی کی میں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہے کر میں ہ

کی تشکیل میں معلم کاغیر معمولی کردارہے۔ معلم: پیشہوارانہاستعداد اور پابندی عہد

تیشہ ورانداستعداد پیشہ ورانداستعداد تدریس ایک اہم پیشہ ہے اسکاحق اداکرنے کے لئے ضروری ہے کہ معلم کے پاس پیشہ ورانداہلیتیں (Professional Competencies) (Competencies) اور پابندی عہد Commitment) ہوں۔ پیشہ ورانداہلیتوں کوابک خاکے کی مدد سے اس طرح ظاہر کر سکتے ہیں۔

(الف) نفس مضمون یا مواد صفمون پرعبور: علم ایک اکانی ہے اور هم اینی تهولت کے لئے اسے مختلف مضامین میں تقسیم کرتے ہیں۔ دور حاضر میں هر صفمون کے مواد میں بے تحاشد اضافہ ہور ہا ہے۔ اور کمپیوٹر اور انٹرنیٹ اور اس پر مختلف سائیٹس تک طلبہ کو بھی دست رس حاصل ہے۔ ایسے میں معلم کے لئے ضروری ہوجاتا ہے کہ وہ اپنے مواد صفمون پر عبور حاصل کرنے کی کوشش کرے۔ اپنے سبق کی تیاری میں صرف نصابی کتاب (Text Book) دہتی کتاب (Hand Book) پر انحصار نہ کرتے ہوے دیگر حوالہ جاتی کتب (Reference Book) رسالہ جات (Magazine) اور انٹرنیٹ جیسے جدید ذرائع سے بھی حسب ضرورت استفادہ کریں۔

(ب) تدریسی امدادی اشیاء (Teaching Aid) معلم کوچاہیے شامل نصاب مواد کو موثر انداز میں طلبا تک پہو نچانیا وران کے اکتساب کو موثر بنانے میں تدریسی امدادی وسائل کاغیر معمولی کردار ہوتا ہے۔ نصابی کتاب میں تصاویر، خاکے جدول اور چارٹس کو شامل کرنے کا مقصد بھی یہی ہوتا ہے۔ معلم کو چا ہیے کہ وہ بھی اس طرح کے وسائل کا بھر پورا ستعال کرے۔ اورا سی کے ساتھ ساتھ کمپیوٹرا ورا نٹر نبیٹ جیسے جدید وسائل کا استعال کر کے اپنی تدریس کودلچسپ، آسان اور موثر بنائے۔ تصورات کو واضح کرنے کے لئے معلم تختہ سیاہ پراپنی فنکارانہ صلاحیت کا استعال کرتے ہوئے تصاویرا ورخاکے وغیرہ وغیرہ بنائے تو انکا بھی اپنا اثر ہوتا ہے۔ تدریسی امدادی آلات کے اقسام

ج) نصاب کے معملہ کی استعداد کمرہ جماعت میں نصاب کے معملہ کی استعداد کی بنیاد پر معل طلباء کے اکتساب میں مدد کرتا ہے۔روایتی طرز تعلیم میں کمرے جماعت کا تعاون() معلم اور طلباء کے درمیان محدود سمجھا جاتا تھا۔تجربات اور تحقیقات کی روشنی میں دور حاضر میں معلم کے لئے ضرور کی ہے قومی مقاصد، نصاب تعلیم ، نصاب مضمون اور نصابی کتب کا بغور مطالعہ کرکے پڑھائے جانے والے اسباق

،اکائیوں اور ذیلی اکائیوں کی خوب اچھی طرح تیاری کرے اور پڑھائے جانے والے اصول وحقائق اور تصورات کا واضح ذہنی خاكہ بنائے۔ کمرہ جماعت کا تعامل کے مزید ابعاد (Dimensions) سامنے آئے ہیں لہذا انھیں خاکے کی مدد سے اس طرح بیان کیا جا سکتا ہے۔

کمرہ جماعت کے تعاملات میں مے جمہوری اقدار کا خصوصی خیال رکھا جانا چائے اور ہر فرد کو یہ بات شلیم کرنا چائے کہ جسطر ح جمحے اظہار خیال کی آزادی ہے اسی طرح دیگر شرکاء کو بھی یہ شرف حاصل ہے اور ہم کہ ایک دوسرے کے جذبات کو طبیس نہ پہو نچاتے ہوئے خوشگوار اور پر امن ماحول مے صبر وقتل اور دواداری کے ساتھ ان تعاملات کو آگے بڑھا نمیں اور ان سے سیکھیں اور ایسا کرتے ہوئے خوشگوار اور پر امن ماحول مے صبر وقتل اور دواداری کے ساتھ ان تعاملات کو آگے بڑھا نمیں اور ان طلباء سے تعامل کو موثر بنانے کے لئے معلم کو محفظ کو لیقنہ ہائے تد ریس، طرز رسائی ، تد ریس کے فن اور اصول اور مہارتوں پر عبور حاصل کرنا ضروری ہے۔ اسی طرح طلباء کے آپسی تعامل (Interaction) کے دور ان معلم کے ذہن میں یہ بات واضح رہے کہ طلباء ایک دوسرے سے بھی خوب سیکھ سکتھ ہیں اور کمرہ جماعت میں بعض طلباء صاحب و سائل (Resource) طلباء کے درمیان تعاملات کی کامیا ہی کے لئے معلم کی حوصلہ افزائی غیر معمولی کردار ادار کی تعامل ہوں ہے کہ میں ہو طلبا کے درمیان تعاملات کی کامیا ہی کے لئے معلم کی حوصلہ افزائی غیر معمولی کردار ادار کر قال ہوں ہو

تیاری وغیرہ کی منظم منصوبہ بندی ضروری ہوتی ہے۔ اس بات کا خیال رہے کہ ان تمام تعاملات میں معلم کا کردار صرف روایتی اور رسمی قشم کانہیں ہونا چا ہے۔ بلکہ اسے غیر رسمی (informal)اور بے رسمی (non formal) کردارکوبھی بہ<sup>ح</sup>سن وخوبی سمجھنااوراداکرنا ہے۔

معلم کی پیشہ وارانہ یا بندی عہد۔ (Teacher's Professional Commitment) تدریس کی درجہ بندی ایک پیشہ کی حیثیت سے کی جاتی ہے۔ بیصرف زندگی گزار نے کے لئے درکار پیشہ کمانے کا ذ ربینہیں ہے، بلکہ بیا یک ایسی ساجی خدمت ہےجسکے زربیہ معلقہمی فروغ میں اپنا کر دارا داکرتا ہے۔اسی لئے ضروری ہے کہ معلم مستقلاً اپنے پیشے کے تیکن یا بند عہدر ہے۔ شخصی پسنداور ناپسند سے او پراٹھ کرمعلم کے لئے مطلوبہ کم اورمہارتوں کا حصول ضروری ہے۔ پیشہ دارانہ یا بندی عہد کامفہوم ہیہ ہے کہ سی گروہ کے افراد میں اپنے پیشہ کے لئے اپنے ایکود قف کر دینے کا حساس ہو۔ یابندیعہد(commitment)کے دولازمی اجزاء(component) ہوتے ہیں۔ سب سے پہلا ہیر کہ فر دکومتعلقہ بیشہ سے داہشگی پرفخر ہوا در دوسرا یہ کی اپنے بیشہ دارا نہ فر وغ کے لئے اس کے اندر گہر کی خوا ہش اوررغبت ہو۔ تد ریس تو فی الواقع ایپایپشہ ہےجسمیں معلم کوان بچوں کے بنانے اورسنوارنے کی ذمہداری سو نپی جاتی ہے جنھیں ساج مکمل اعتماد کے ساتھ معلم کے سیر دکرتا ہے، اس اعتماد پر پوراا ترنے کا تقاضہ یہی ہے کہ ایک پابند عہد معلم صرف اسکول کے اوقات کے درمیان ہی مصروف کا رنہیں ہوتا بلکہ ان اوقات کے بعد بھی اسکاذ ہن طلبہ، ایکے فروغ اوراجتماعی اورانفرادی کارکردگی کو بہتر بنانے سے متعلق خیالات اورانکی تفکرات میں مصروف رہتا ہے۔ پابند عہد معلم نہ صرف طلبہ کی ہمہ جہت فروغ کاخواہاں ہوتاہے، بلکہ دہ خوداینے پیشہ دارانہ فروغ کے لئے بھی سخت محنت کرتا ہے، تا کہاینی خدمات بہتر سے بہتر طور پرانجام دے سکے۔

اسا تذہاپنے پیشہ کی عظمت کے عین مطابق پیشہ دارانہ اخلاقیات کا خیال رکھتے ہیں تخل نرمی اور انکساری انکی وہ امتیازی اوصاف ہیں جنگے ساتھ وہ طلبہ، سر پر ستوں اور سماج کے دیگر لوگوں کے ساتھ پیش آتے ہیں انہی اوساف کی بنا پر اسا تذہ کی خود اعتمادی میں اضافہ ہوتا ہے۔ ان شخصی اوصاف اور پیشہ دارانہ استعداد کے حسین امتزاج سے معلم کی شخصیت تشکیل پاتی ہے جوابھا پے پیشے کے

تئیک پابندی عہد بناتی ہے۔ پابندی عہد (commitment) وابستگی کی وہ کیفیت ہے جو فاعل (معلم) اورا سکے میدان عمل کے درمیا نرشتے کا تعارف کرواتی ہے۔ پابندی عہدا یک عمل ہے، اس عمل میں فاعل مختلف خیالات میں سے اس متبادل کا انتخاب کرتا ہے جواس کی دانست میں اس کے پیشے کے فروغ کے لئے سب سے بہترین ہو۔

پابندئ عہد کے محورات: (Areas of Commitment) الف: طلبہ کے لئے پابندی عہد بچوں کوابے سے معلم کی ضرورت ہوتی ہے جوان کی ضروریات کو حساسیت کے ساتھ سمجھتا ہو، وہ ایسے معلم کی چاہت رکھتے ہیں۔ جو جبلتوں، اکتسابی ضرورتوں، میلانوں، صلاحیتوں اور لیا قتوں کو سمجھ سکے۔ پیشہ تد ریس کوا ختیار کرنا گو یا طلبہ کے فروغ اور ترقی کا عہد کرنا ہے۔ ب: سمان سے لئے پابندی عہد۔ اسکول اور سمان جے کہ در میان ایک علامتی رشتہ ہوتا ہے، اسا تذہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ سمان کے لقتی ایک مرجاری

رہنے والاعمل ہے۔) کی اہمیت سے کما حقدواقف کرائے اورافرادکواس تناظر میں ترغیب دلائے اس کحاظ سے معلم اپنے سمانح کا پابندی عہد ہوتا ہے۔

ج: پیشہ کے لئے پابندی عہد۔

ساج کے ذریعیہ علم کے کا ندھوں پرییڈ مہداری ڈالی جاتی ہے تا کہ وہ بچوں کے مستقبل کو تابناک بنائے اور بہترین تعلیم وتر بیت کے ذریعہ انھیں بنائے اور سنوارے ۔ پابندی عہدا ساتذہ کے لئے ضروری ہوجا تا ہے کہ وہ ایسے تجد دانہ(Innovative) طریقہ تد رایس کا استعال کریں کہ طلباء کا اکتسابی عمل موثر ہوجائے ۔ بیاسی وقت ممکن ہے جب اساتذہ بذات خودا پنے پیشہ کے تیک پابندی عہد کا مظاہرہ کریں اور طلبہ کے اجتماعی اور انفرادی اکتساب کو بہترینا نے کی کوشش کریں۔ د: پیشہ دارانہ اقدامات میں سربلندی کے لئے پابندی عہد ایسے اساتذہ جوابینے پیشہ دارانہ اقدامات میں سربلندی(Excellence) پیدا کرنے کے لئے کوشاں ہوتے

ہیں اور جواپنے آ کچو بہتر انسان کے بطور ابھارنے پر توجہ دیتے ہیں بالآخران کے طلبہ ان کے نقشے قدم پر چلنے کی کوشش کرتے ہیں۔ایسے اساتذہ کوانے طلبہ اور سماح کی جانب سے عزت واحتر ام کی نگاہ سے دیکھا جاتا ہے اور رفتہ رفتہ وہ بھی کے لئے مینارہ نور بن جاتے ہیں۔

ذ: بنیادی اقدارے لئے پابندی عہد

ہرسماج اپنے اساتذہ سے اس بات کی توقع رکھتا ہے کہ وہ اجتماعی معاملات میں، اپنی شخصی اور ذاتی زندگی میں اقد ار پر بنی طرز رسائی (Approach) اختیار کریں، تا کہ سنقتبل کی نسلیں انھیں اپنے لئے مثالی شخصیات کے طور پر دیکھیں اور رہنمائی حاصل کریں۔

معلم بب<sup>ح</sup>یثیت معمارِقوم: (Teacher as a nation Builder**)** تد رئیس ہی وہ مقدس پیشہ ہے جوانسان سازی اور کردار سازی کے لئے وقف ہے۔ معلم وہ پیشہ ور ہے جواپنے ذاتی حالات وتجربات چاہے وہ کتنے ہی نا گفتہ بہ کیوں نہ ہوں سے او پراٹھ کر طلبا کی شخصیت سازی کو یقینی بنائے۔ اخلاقیات ، ایمانداری اور عدل وہ اوصاف ہیں جو طلبا معلم سے ہی سیکھتے ہیں۔ دراصل اسکول اور معلم ہی کردار سازی کا فریضہ انجام دے سکتے ہیں۔

اسا تذہ نے اپنی مستقل مزابق، محبت اور قربانی کے ذریعے ہمار یے ظیم رہنماؤں کو ایساراستہ دکھایا جن پر چل کر انہوں نے اس ملک کی تغییر کی ۔ اسی طرح مستقبل میں بھی ملک کوتر قی کی را ہوں پر گامزن کرنے کے لئے اسا تذہ کا غیر معمولی کر دار رہے گا۔ ایک تعلیم یافتہ ، روثن خیال ، اور ترقی یافتہ سماج کے طور پر اپنے آپ کو ابھارنا ہے تو اسا تذہ کی فتر رکر نی ہوگی ۔ کمرہ جماعت کے باہر بھی اسا تذہ کا غیر معمولی کر دار ہوتا ہے ۔ جس کوسا بی کر دار کہا جا سکتا ہے۔ اس تذہ کا غیر معمولی کر دار مسائل سے تیک حیاس یافتہ ، روثن خیال ، اور ترقی یافتہ سماج کے طور پر اپنے آپ کو ابھار نا ہے تو اسا تذہ کی فتر رکر نی ہوگی ۔ کمرہ جماعت کے باہر بھی اسا تذہ کا غیر معمولی کر دار ہوتا ہے ۔ جس کوسا بی کر دار کہا جا سکتا ہے ۔ اس کے تحت انہیں اپن مسائل سے تیک حساس بنا تے ہوئے سماج کی تفکیل وترقی میں فعال کر دار ادا کرنے کے لئے تیار کر نا ہوگا۔ تدریس کے ساتھ معلم کے دیگر کر داروں میں حوالہ جاتی یا توسطی کر دار (Reference Role) جاسوسی کر دار کہا جا سکتا ہے ۔ اکثر بیر بات دیکھی گئی ہے کہ طلبا اپنے معلم کے آ داب ، انداز گفتگو، رسوم ور واج غرض ایک ایک ادا کو تر پی کے در سے محار ہے ۔ اکثر بیر بات دیکھی گئی ہے کہ طلبا اپنے معلم کے آ داب ، انداز گفتگو، رسوم ور واج غرض ایک ایک ادا کو گو تقریف میں سے ا طریقے سے اپنی زندگی میں برتنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ طلبا کے فکر وخیالات بھی معلم سے متاثر ہوتے ہیں۔ ایک مقبول معلم کی شخصیت طلبا کے لئے نمونہ ہوتی ہے۔ بچاپنے زمانہ طالب علمی میں ہی غیرمحسوس طریقے سے اپنی زندگی کا نصب العین ، مقاصد اور ستقبل کے منصوبے وغیرہ کانعین کرنے میں اپنے اسا تذہ کے فکر وخیالات سے مستفید ہوتے ہیں اور اکثر ان موضوعات پران سے تبادلہ خیال کر کے رہنمائی حاصل کرتے ہیں۔

یہی وجہ ہے کہ دیگر کسی پیشے سے متعلق لوگ بڑل (Corrupt) ہوجا کیں تو شاید ملک وساج کے لئے اتنا نقصان دہ ثابت نہ ہوں جتنا کہ بڑملی کا شکار معلم ۔ کیوں کی اس کی بڑملی کا راست اثر نٹی نسل پر مرتب ہوتا ہے۔ اور بیسلسہ بہت آ گے تک جاری رہ سکتا ہے ۔ بالفاظ دیگر ہم بیر کہ سکتے ہیں کہ اگر معلم ایما ندارا وراپنے پیشے کے تیکن پابند عہد ہوتو معمار قوم بن جا تا ہے۔ اور اگر خدانہ خواستہ وہ بے ایمان بن جائے اور اس کے پاس پابندی عہد اور اخلا قیات نہ ہوں تو وہ مسار قوم بن جا تا ہے۔ اور نقصان پہو نچانے کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ اس لئے ہر دوراور ہر ساج میں ایران دارہ پابند عہد ہوتو معمار قوم بن کر قوم تربیت پر خاص توجہ دی جاتا ہے جو بے خد ضروری بھی ہے۔

معلم برحیثیت خالق اور سہیل کا دعم (Teacher as a Creator and Facilitator of knowledge) نرمان محلم مرحیثیت خالق اور سیل کا محلم کر ایس محلم کی اہم ذ مدداریوں میں طلبا کو علم فراہم کرنے کا تمل شامل تھا۔ دور حاضر میں تعیریت (Constructivism) کے نظریے کی مقبولیت نے مذکورہ تصور پرکاری ضرب لگائی ہے۔ اب یہ بات فر سودہ ہوگئی ہے کہ معلم علم دیتا ہے اور طلباعلم حاصل کرتے ہیں اب نظریہ تعیریت کے مطابق معلم طلبا کے حصول علم کے لئے فوشگوار ما حول تیار کرتا معلم علم دیتا ہے اور طلباعلم حاصل کرتے ہیں اب نظریہ تعیریت کے مطابق معلم طلبا کے حصول علم کے لئے فوشگوار ما حول تیار کرتا ہے کہ معلم علم دیتا ہے اور طلباعلم حاصل کرتے ہیں اب نظریہ تعیریت کے مطابق معلم طلبا کے حصول علم کے لئے فوشگوار ما حول تیار کرتا ہے کہ معلم علم دیتا ہے اور طلباعلم حاصل کرتے ہیں اب نظریہ تعیریت کے مطابق معلم طلبا کے حصول علم کے لئے فوشگوار ما حول تیار کرتا ہے۔ اور کلباعلم حاصل کرتے ہیں اب نظریہ تعیریت کے مطابق معلم طلبا کے حصول علم کے لئے فوشگوار ما حول تیار کرتا ہے کہ معلم کی دیتیں دار کے معلم کی دیتی ہے۔ اور کلباعلم حاصل کرتے ہیں اب نظریہ تعیریت کے مطابق معلم طلبا کے حصول علم کے لئے فوشگوار ما حول تیار کر تا ہے کہ معلم کو دیتیں دار کے تعلیم کی دیتیں داراتی کی رہے معلم کی دیتیں داراتی کہ معلم حلبا کے معلم کرتا ہے۔ کہ معلم کی دیتیں دار کا تعاد کرتا ہے کہ معلم کی نہ معلم کی دیتیں دار کے ہر طالب علم کی تنگی ہے۔ معلم کے ذریعے تیار کردہ سیکھنے کی صورت حال (Learning Situation کی میں گر میون کا ان علم کی تک کی کہ کہ معلم کے ذور کہ تعلم کی تعلیم کی تعلم کی تی کہ کہ کی تعلم کی تعلیم کردہ ہے ہوئی کردہ ہو تا ہے۔ معلم لین کہ میں تعلیم کی تی تھار کہ تعلیم کی معلم کی تھی تھی تعلیم کی تعلیم کی تعلیم کر تو ہو تیں تعلیم کی تعلیم

معلم کی پیشرورانداخلاقیات: (Higher Educational Institutes) بالخصوص جامعات آپ نے دیکھا ہوگا کہ اعلی تعلیمی اداروں (Universities) بالخصوص جامعات (Universities) میں جلسے تقشیم اساد کے موقع پر ڈگر کی حاصل کرنے والے طلبا وطالبات کو بالعوم ایک حلف دلایا جاتا ہے کہ وہ اپنے آپ کوڈگر کی کا اہل ثابت کرنے کی کوشش کریں گے اور اپنے قول وفعل سے اپنی ڈگر کی اور اپنے ادار لے کی نیک نا میں ایک خاص اہمیت بیچھی جاتی ہے۔ اور اس دسم کی بعض بیشہ ور ان تعلیمی ادار سے جیسے میڈ یکل اور لاز (Law) وغیرہ کا لجوں میں ایک خاص اہمیت بیچھی جاتی ہے۔ اور اس موقع پر کا میاب ہونے والے طلبا سے اپنی ڈگر کی اور اپنے ٹارگ گروں میں ایک خاص اہمیت بیچھی جاتی ہے۔ اور اس موقع پر کا میاب ہونے والے طلبا سے اپنی پیشے اور بالخصوص اپنی ٹارگ گروپ میں ایک خاص اہمیت بیچھی جاتی ہے۔ اور اس موقع پر کا میاب ہونے والے طلبا سے اپنی پیشے اور رالخصوص اپنی ٹارگ گروپ میں ایک خاص اہمیت بیچھی جاتی ہے۔ اور اس موقع پر کا میاب ہونے والے طلبا سے اپنی پیشے اور بالخصوص اپنی ٹارگ گروپ میں ایک خاص اہمیت بیچھی جاتی ہے۔ اور اس موقع پر کا میاب ہونے والے طلبا ہے اپنی پیشے اور بالخصوص اپنی ٹارگ گروپ میں میں مولین ، مولین (Clients) کے تیکن پابند کی عہد (Commitment) کی ہتر این خار ہے۔ کر زیلی بھی اور طلبا ہے اپنی میں میں کروں پر تیار میں میں میں مولین کی کو سوئی گی ہے۔ اس لیے معلم کا پنی پیشے اور طلبا ہے تیکن پابند عہد ہونا پنی معنو ہیں رکھتا ہو میں رکھی رکو اپنی این کا فی نہیں ہے بلکہ ہو جیشیت معلم اپنی پیشے اور طلبا ہے تا ہوا ہے تھی ہر کا جن کی خار در ہو معلمین کو اپنی آپ میں تی میں ہولی کی میں میں میں میں معلم اپنی پیشے اور طلبا ہے ہوں پر تیار کی ضرورت کی خور در میں ایک میں کار ہو کی خور در میں ہو کی خور در تیار کی ضرور در سے معلم اپنی پیشے اور طلبی خور در کی تا ہو کی خور در کی تکی ہو ہوں ہوں ہو میں کی خور در میں میں کی خور در سے میں کی خور در سے معلم اپنی پیشے اور طلبا ہے تیکن پر میں کی خور در حلہ ہو میں کو در ہو تی ہوں کی خور در سے میں میں میں میں میں دولی ہو میں میں دولی ہو میں کی ہو ہو در کی تار کی تار ہو تی ہو کی دولی ہو ہو ہوں کی ہو در در کی خور در سے میں میں میں ہو ہو ہو در ہو ہو میں کی ہو ہو در ہو ہو ہو ہو تی ہ در ہو ہو ہی کو در ہو ہو ہو ہو ہو ہو در ہو ہو ہو ہو ہو

2 ساج کاارتقا اور فلاح و بہبود کے لئے بالعموم اور طلبا کی ہمہ جہت ترقی کے لئے بالخضوص اپنے آپ کو وقف کریں گے۔اور اس بات کی مخلصا نہ کوشش کریں گے کہ ذاتی مسائل مختلف افراد ونظیموں کی بے جا تنقید یا خوش آمد پر ستا نہ رو سے متاثر ہوئ بغیر تمام طلبا کے ساتھ مساویا نہ طور پر منصفا نہ رو سیکا مظاہرہ کریں گے اور ان کی ہمہ جہت ترقی کے اس عظیم مشن میں بھی بھی اپنے ذاتی مفادات یا شخصی پسند ونا پسند کو حاکل نہیں ہونے دیں گے۔اور ایسا کرتے ہوئے ملک وسماج سے ذاتی ترقی اور اعزازت کی توقع بھی نہیں رکھیں گے۔

معلم اور سنقبل کاساج : (Teacher and Future Society ) ہر ملک اور سماج کے اپنے اقد اراد راصول ہوتے ہیں۔ چند بنیا دی با توں کو چھوڑ کر کر دفت وحالات کے لحاظ سے اکثر چیزیں بدلتی رہتی ہیں۔ دورحاظر میں ایک Vision اورایک Mission کے تحت بچوں کوزیورعلم سے آراستہ کر کے ایک درخشاں مستقبل کے لئے تیار کرنے کی ذمہ داری اسکول اور معلم کوسونی جاتی ہے۔اس ضمن میں کوٹھاری ایجو کیشن کمیشن کی ریورٹ میں ایک بڑامعنی خیز جملہ ملتاہے۔

"The Destiny of India is now being shaped in her class room" "ہندوستان کی تفدیراب اس کے مرہ جماعت میں تشکیل دی جارہی ہے"

ظاہر ہیکیہ اس جملے میں بدی بنیادی اورا ہم بات کی گئی ہے۔سائنس اورٹکنالوجی کےمیدان میں غیر معمولی ترقی اور انٹرنیٹ اوراس پرموجودمواد کی مقداراورمعیار نے ہمارے تعلیمی نظام کو بڑی حد تک متاثر کیا ہے۔ آج انتہائی کارآ مدچزیں بڑی آسانی کے ساتھ طلبا کودستیاب ہیں۔ان تمام چیز وں کے باوجود معلم کے کردار کی معنوبت میں کوئی کمی نہیں آئی ہے۔ بلکہ غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ اس کر دار میں دفت کے ساتھ ساتھ وسعت پیدا ہوتی جارہی ہے۔جدید وسائل کے مصرت رساں پہلوؤں سے گریز کرتے ہوئے ان کے مفید پہلوؤں سے خاطرخواہ استفادہ کروانامعلم کی ذمہ داریوں میں ایک نیااضا فیہ ہے۔ساجی مسائل جیسے بےایمانی،رشوت خوری،عورتوںاوربچوں پر مظالم، جہز کی رسم لعنت،عد مخل اورعدم رواداری جیسی چیز وں سے پاک سائنسی مزاج ، سیکولرازم اورانسانی اقدار یوبنی ساج کی تشکیل جوتر قی کی نٹی نٹی منزلوں کی طرف بھی رواں دواں رہے دقت کی ضرورت ہے۔اور سنقبل کے اس سماج کی تشکیل دنتم پر اسکول اور معلم کی ذمہ داری ہے۔ مستقبل کے تقاضوں کو کوخ رکھتے ہوئے طلبہ کی ایسی تعلیمی وتربیت کا اہتمام کہ جس سے طلباا پنی ستقبل کی زندگی میں کا میاب ہو سکیس ایک ایسافریضہ ہے جس کو پورا کرنے کے لئے معلم کا وسیع النظیرا ور دورا ندیش ہونا ضروری ہے۔ مستقبل کے ساج تشکیل دیتمبر کے لئے معلم میں درج ذیل صفات کا ہونا ضروری ہے۔ .1 تعليم وتربيت كے ذريعہ بہترين ساج كى تعمير وتشكيل ميں يقين · .2 اینے پیشے،طلبااور سماج اور شخصی ارتقاء کے تیئن یا بندی عہد .3 ایمانداری اور محنت کاجذبه 4. طلبا کی ہمہ جہت ترقی کے لئے منظم منصوبہ بندی .5جوش وخروش کے ساتھا بنے منصوبہ برعمل آوری .6 قائدانەصلاحت اوراچىي ترسيل كى مہارت

.7 وسیع القلب اوروسیع النظری .8 سابی مقاصداور سابی اقدار سے کمل آگہی اوران اقد ارکواپنے اور طلبا کی زندگی میں عملی طور پر برتنے پرزور .9 ماحولیات کے مسائل اورا قد ارکی بحران سے کما حقہ واقفیت اور بہتری کے لیے گئن کے ساتھ کا م کرنے کا جذبہ .10 بلالحاظ مذہب وملت، علاقہ وملک، زبان وثقافت، رنگ ونسل اورا میر وغریب سب کو ساتھ لے کر بہترین ساج کی تعمیر و تشکیل کے لئے انتقال اور مسلسل کا م کرنے کا جذبہ

## فرہنگ:(Glossary)

1\_معلم کی پیشہ ورانہ استعدادی (Teacher Competencies ) ایسی استعداد جومعلم کو پیشه تد ریس کے اہل بناتی ہیں جیسے نفس مضمون اور مواد مضمون برعبور، تد ریسی امدادی وسائل) (Teaching Aids کی تیاری اورموثر استعال وغیرہ۔ 2- معلم کی یابندی عہد (Teachers Commitment ) اپنے پیشے،طلبااور ساج کی بہتری کے لئے معلم کااپنے آپ سے کیا گیا عہداوراس کی یابندی۔ 3\_معمار قوم (Nation Builder ) ملك وقوم كى تغمير وتشكيل ميں معلم تح غير معمولى كردار محد نظرات معمار قوم كہا حاتاب 4-خالق اور شهيل كارعكم (Creator and Facilitator) نظر بیتمبریت (Constructivism) کے مطابق معلم کوئلم فراہم کرنے والی شخصیت کے طور پر نہ دیکھتے ہوئے طلبا کے اکتساب (Learnig) کے لئے درکارخوشگوار ماحول دوسائل ادراکتسانی تجربات کامنظم انعقاد کرنا ہوتا ہے اسی لئے اسے شہیل كارعكم (Facilitator of Knowledge) كہتے ہیں۔ چونکہ معلم كتابى علمكو جوں كا توں طلبا کے سامنے پیش نہیں كرتا بلکہ وہ ان نکات میں اپنے تجربات اور سابقہ علم کی آمیزش کرتے ہوئے طلبا کی ضروریات کے مطابق انہیں تر تیب دیتا ہے اس لئے وہ ایک خالق (Creator ) کافریضہ بھی انجام دیتا ہے۔ 5- ترريس امدادى آلات (Teaching Aids) درس کتاب (Text Book)، تخته سیاه (Black Board)، مختلف قشم کے حیار ٹس اور ماڈل وغیرہ اینے مضمون کے مختلف تصورات کو واضح کرنے میں مدد کرتے ہیں اس لئے انہیں تد ریسی امدادی دسائل کہا جاتا ہے۔ 6- نصاب کامعملہ (Curriculum Transaction)

نصاب کے نکات کی منصوبہ بندی، پیش کشی اور اس کی تدریس تک کے مل کومجموعی طور پر نصاب کامعملہ Curriculum)

(Transaction کہاجاتاہے۔

یادر کھنے کے نگات (Point to Remember) 1۔ تدر ایس ایک مقدس پیشہ ہے۔ معلم صرف پیسہ کمانے کے لئے تد ریس اختیار نہیں کرتا بلکہ بہترین تعلیم وتر بیت کے ذریعہ ملک وسماح کے لئے اچھے شہریوں کی تیاری بھی اس کے مقاصد میں شامل ہوتی ہے۔ 2۔ کا میاب اور موثر معلم کا پیشہ درانہ استعداد کا اہل اور پابند عہد ہونا ضرور کی ہے۔ 3۔ معلم کی پیشہ درانہ استعداد میں مندرج ذیل نکات شامل ہیں۔

لم تفس مضمون پر عبور (Command Over the Content Knowledge) ۲۵ تدریسی امدادی آلات کی تیاری اور موثر استعال Preparation of Teaching Aids and ) ۲۵ effective Uses)

<sup>ی</sup>ر نصاب کامعمله (Curriculum Transaction) 4. نفس مضمون اور مواد مضمون پرعبور حاصل کرنے کے کے درسی کتاب کے بیغور م طالعے کے ساتھ حوالہ جاتی کتا بوں کا مطالعہ، متعلقہ مضامین کے رسائل و جرائد سے استفادہ، ہی ڈیز اور ڈی وی ڈیز کے علاوہ کمپیوٹر اور انٹرزیت جیسے جدید و سائل کا موثر استعمال ضروری ہے۔ 5- تدر لیکی امدادی آلات کے استعمال سے معلم اپنی تدر لیس کو آسان ، موثر اور دلچیپ بنا سکتے ہیں۔ 6- تدر لیکی امدادی آلات کے استعمال سے معلم اپنی تدر لیس کو آسان ، موثر اور دلچیپ بنا سکتے ہیں۔ 7- تدر لیکی امدادی آلات کی تیاری کے وقت اس بات کا خیال رکھا جائے کہ وہ آسان (simple) ، دلچسپ 7- تدر لیکی امدادی آلات عام طور پر چار قسم کے ہوتے ہیں 8- تعلیمی امدادی آلات عام طور پر چار قسم کے ہوتے ہیں 7- تدر لیکی امدادی آلات عام طور پر چار قسم کی ہوتے ہیں 7- تدر لیکی امدادی آلات کی پارٹی خو بیاں ہوتی ہیں۔ 8- تعلیمی امدادی آلات کی پارٹی خو بیاں ہوتی ہیں۔ \* دریتگی (Clarity)

2۔ کسی ملک وسماج کے ستقبل کا دارومداراصلاً ۔۔۔۔۔ پرہوتا ہے۔ (a) قدرتی وسائل (b) مالی وسائل (c) بچوں کی صحیح تعلیم وتربیت (d) سائنسی ترقی

3۔ پیشہ تد ریس کاحق ادا کرنے کے لئے معلم کے پاس۔۔۔۔۔اور۔۔۔۔۔ضروری ہیں۔ (a) غیر معمولی ذہانت اور منظم منصوبہ مندی (b) پیشہ ورانہ اہلیتیں اور پابندی عہد (c) افسران کی فرما نبر داری اور سماجی خدمت (d) سیاسی اثر ورسوخ اور سماجی حیثیت

4\_معلم کی پیشہ درانہ اہلیتوں میں نفس مضمون پرعبور، تد ریسی امدادی آلات کی تیاری داستعمال اور۔۔۔۔۔ شامل ہیں۔ (a) سر پرستوں سے گہر ے تعلقات (b) پیشہ درانہ نظیموں سے تعلق (c) پرمغز مضامین کی اشاعت (d) نصاب کا معملیہ

> 5۔ تدریسی امدادی آلات ۔۔۔۔ فشم کے ہوتے ہیں۔ (d) ۵ (c) ۳ (b) ۴ (a)

6۔ کمرہ جماعت کے تعاملات (Interaction) میں جمہوری اقدار کا خیال رکھنے کا مطلب ہے (a) معلم صرف اپنی بات پیش کرے (b) طلبا آپس میں گفتگو کرتے رہیں (c) بامعنی پیش کشی کے لئے ہرا یک کوموقع ملے (d) طلبا نمائندوں کوموقع ملے

4۔ تدریسی امدادی آلات سے کیا مراد ہے؟ معلم کوان آلات کا ستعمال کیوں کرنا چاہئے؟ تدریسی امدادی آلات کی خوبیاں بیان کرتے ہوئے بتائیے کہ ان کا موثر استعال کس طرح کیا جاتا ہے؟