DCZĘŚDCZĘŚDCZĘŚDC

ISSN 2455-0248

ششاہی ریسر چاورریفریڈ جرنل

ا دب وثقافت <sup>(</sup>

ستمبر 2015



مرکز برائے اُردو زبان 'ادب و ثقافت مولانا آزادیشنل اُردویو نیورسی، حیدرآباد

ششاہی ریسر چاورریفریڈ جزئل

# ارب وثقافت

ستبر 2015

سرپرست اعلیٰ پروفیسرخواجه محمد شاہر

مديد پروفيسرمحمرظفرالدين

> **نائب مدیر** ڈاکٹر ارشاداحمد



مرکز برائے اُردو زبان 'ادب و ثقافت

مولانا آزادنیشنل اُردویو نیورسی،حیدرآباد

#### Centre for Urdu Language, Literature & Culture Maulana Azad National Urdu University

#### Adab-o-Sagafat

(Bi-Annual Research & Refereed Journal)
Issue. 1 September, 2015

#### مرکز برائے اُردو زبان 'ادب و ثقافت کا تحقیقی اور ریفریڈ جریدہ

## ششاهی ا**دب وثقافت** حیررآباد

مجلس ادارت : پروفیسرایس۔اے۔وہاب قیصر

: پروفیسرایس-ایم-حسیب الدین قادری

: پروفیسرنجم الحسن

ناش : مرکز برائے اُردوزیان'ادب وثقافت

مولانا آزادنیشنل اُردویو نیورسی

ر النگانه) 500032 (تلنگانه)

طباعت : اے۔آر۔انٹریرائزیز ٔحیررآباد

کمپوزنگ : محدز بیراحمد

رابطه : 09347690095; 040-23008359-60

zafaruddin65@gmail.com cullcmanuu@gmail.com

مقالہ نگاروں کی رائے سے ادارے کامتفق ہونا ضروری نہیں ہے

### يينام

تحفیق اور بحس، علمی تبحر اور نظر کے لئے بنیادی اہمیت رکھتے ہیں۔ علم جب شعوری طور پر حاصل کیا جائے تو بیٹل اور بست فراہم کی جاتی ہے۔ اگر حاصل کیا جائے تو بیٹل کوئر کیک دیتا ہے۔ جامعات بیس محققین کوئٹی کی ملی تربیت فراہم کی جاتی ہے۔ اگر کسی جامعہ کے معیار کا اندازہ نگا نا ہوتو اس کے تحقیقاتی معیار کا جائزہ لینا چاہئے۔ اس پس منظر میس مرکز برائے اُردوزبان ، اوب و نقافت کی جانب سے تحقیقاتی اور ریفریڈ جریدے ''اوب و نقافت'' کی اجرائی ایک اہم قدم ہے۔ یو نیورٹ کے حائزہ افتار اور میدان کار کا جائزہ لیا جائے تو پر حقیقت اُ بھر کر سامنے آتی ہے کہ اُردوزبان کا فروغ اور اُردوذر بیا تعلیم کی فراہمی ، یو نیورٹ کی کے بنیادی افعال میں شامل ہیں اور اُردو کا کا کہ براطیقہ آج بھی اس شرین زبان کی تدریس چھیتی اور تو سیج ہیں معروف ہے۔

زندگی کے دیگر شعبوں کی طرح تدریس اور تحقیق کے میدان بھی سانج کی موجودہ سلطے کے ترجمان ہوتے ہیں۔ میری اس بات سے آپ اتفاق کریں گے کہ ساجی علوم اور زبان کے شعبوں میں معیاری تحقیق کی کی ہے۔ ہمیں اس جانب توجہ دینے کی ضرورت ہے تاکہ تعلیم کے ان اہم شعبوں کی افادیت اور ان پر اعتبار کو بحال کیا جا سکے تعلیم اور تحقیق کے علاوہ جامعات کو اپنے طے شدہ وائر وں سے باہر ذکل کرساج میں ہونے والی اور آنے والی تبدیلیوں کی بھی وانشور انہ قیادت کرنی چاہیے۔

مجھے امید ہے کہ''ادب و نقافت'' اُردو زبان ، ادب اور نقافت کے میدان میں محققین اور قاری کے درمیان ایک رابطہ ثابت ہوگا اور ساج کی صحح رہنمائی کرنے کا اہم کر دار بھی ادا کرے گا۔ میری خواہش ہے کہ بہت جلد یہ جریدہ اس منفر دیو نیورٹی کی ایک پہچان بن جائے۔ میں اِس جریدے کی اشاعت پر نیک خواہشات پیش کرتے ہوئے اس کی کامیابی کی دعا کرتا ہوں۔

مور می ارکی مهر (پروفیسر خواجه تمحمد شاهد) کارگزاردائس عانسل مولانا آزاد نیشش اُردو اینورش

### فهرست

| صفحةبر |                   |                                                       |     |
|--------|-------------------|-------------------------------------------------------|-----|
| 6      | ایڈیٹر            | <i>شذرات</i>                                          |     |
| 8      | شاربردولوی        | ا قبال کے شعری ابعاداور تعین قدر کا مسکلہ             | .1  |
| 18     | عبدالستار دلوى    | سرتيج بهادرسپر ؤ اُردواور قومی زبان کامسکله           | .2  |
| 30     | عتيق الله         | هندوستانی تهذیبی روایت اوراُردوشاعری                  | .3  |
| 64     | م-ن-سعيد          | ہاشی بیجا بوری کی تہذیبی اہمیت                        | .4  |
| 76     | فيروزاحمه         | مشتر كه تهذيب أردواور جگن ناتههآ زاد                  | .5  |
| 84     | رحمت بوسف زئی     | ثقافتی اور قومی بیجہتی کے فروغ میں اُر دوز بان کا حصہ | .6  |
| 90     | عقیل ہاشمی        | انشائية نگاري ميں تشبيه كاعمل                         | .7  |
| 97     | مجيد بيدار        | جنوبی ہندکااولین تکثیری ساج اور صوفیائے کرام          | .8  |
| 114    | على احمه فاطمى    | عصمت چغتائی کی' وِل کی دُنیا'':ایک جائزہ              | .9  |
| 130    | وہاج الدین علوی   | براہے درد کارشتہ                                      | .10 |
| 138    | ابن كنول          | اُردور باعی:ایک جائزه                                 | .11 |
| 145    | شهيررسول          | حفيظ ميرتهى اوران كى غزل                              | .12 |
| 153    | قمرالهدى فريدى    | أردوكي منظوم داستانوں ميں ہندوستاني تنہذيب وثقافت     | .13 |
| 163    | محدشيم الدين فريس | د کنی مثنو یوں میں قومی بیجہتی کے عناصر               | .14 |
| 184    | حبيب نثار         | ہندوستانی موسیقی کے فروغ میں امیر خسر و کا حصہ        | .15 |

#### شذرات

مولانا آ زادنیشنل اُردو یو نیورسی کے مرکز برائے اُردوزبان ٔ ادب و ثقافت کی جانب سے یو نیورسٹی کا پہلاا د بی جریدہ 'ادب وثقافت' پیش خدمت ہے۔

ادب انسانی تہذیب کا نتیجہ ہے اور ادب و ثقافت کا آپس میں گہراتعلق ہے۔ ادب ایک جانب تہذیب و ثقافت کے تحفظ ایک جانب تہذیب و ثقافت سے ماخوذ ہوتا ہے تو دوسری طرف وہ تہذیب و ثقافت کا معتبر وسیلہ ترسیل تروی کا ضامن ہوتا ہے۔ ادب اپنے معاصر عہد کی تہذیب و ثقافت کا معتبر وسیلہ ہے۔ امیر خسر و تعلی قطب شاہ عالب اور اقبال کی تخلیقات اس کی بہترین مثالیں ہیں۔

جامعات علمی اور تحقیقی سرگرمیوں کے لیے معتبر اور مستقل اداروں کی حیثیت رکھتی ہیں۔ ان اداروں سے شائع ہونے والے کئی جرائد نے علم وادب کے شعبوں میں ربحان ساز کر داراداکیا ہے۔ اس سلسلے میں اُردویو نیورسٹی بھی سرگرم عمل ہے۔ اس کے مقاصد میں اُردوز بان اوراُردوذ ربعہ تعلیم کی ترویج ورتی شامل ہے۔ یو نیورسٹی کا اُردوم کز مذکورہ مقاصد کی وسیع تر شکیل کے لیخصوصی طور پر اُردوز بان وادب کی جمالیاتی و تہذیبی شعورو آگبی کی نشو و نما اور تحفظ کے لیے مصروف عمل ہے۔ زیرنظر تحقیق جرید نے ادب و ثقافت کی اشاعت مرکز کی ادبی و ثقافت سرگرمیوں کا اہم حصہ ہے۔ اچھے اور معیاری جرائد علم وادب کے اعلی معیار کے قیام واستحکام میں اہم کر دارادا کرتے ہیں۔ آج کل قومی اور بین الاقوامی سطح پر اُردو کے گئی اہم جرائد شائع ہور ہے ہیں جن کی کرتے ہیں۔ آج کل قومی اور بین الاقوامی سطح پر اُردو کے گئی اہم جرائد شائع ہور ہے ہیں جن کی تر جیات کی بنا پر ہے جواُردوم کز کے مخصوص تقاضوں کے بیش نظر متعین ہوتی ہیں۔

ادب و ثقافت کے اولین شارے کے لیے ممتاز معاصر قلم کاروں کا تعاون ہمارے لیے عظم صلوں کا باعث بنا ہے۔ شارے میں شامل بیشتر مقالات اُردوز بان کی تہذیبی اہمیت اور اُردو ادب کے ثقافتی مطالعہ اُردو دنیا کے لیے مانوس تقیدی

اصطلاح ہے جس سے اُردواد ب کا قاری بخو بی واقف ہے۔امید ہے بیہ مقالےاد ب کی بہتر تفہیم میں معاون ہوں گے۔

یروفیسرشارب ردولوی نے اُردو تحقیق و تنقید کے اہم محورا قبالیات برمقالہ کھھا ہے۔ فاضل مقالہ نگارنے اقبال کے تعین قدر میں درپیش دشواریوں کا ذکر کرتے ہوئے مطالعہ اقبال کے طریقۂ کاریر روشیٰ ڈالی ہے۔ بروفیسرعبدالستار دلوی نے معروف دانشور سرتیج بہا درسپرو کے اُردو سے مثالی تعلق اور اُردو کے لیے ان کی خدمات کا جائزہ لیا ہے ۔ سپر وصاحب قومی وحدت کے لیے اُردوکوضروری سمجھتے تھے۔وہ اُردوز بان کوقومی زبان تسلیم کرتے تھے اور تاعمرایے اس موقف پر اصرار کرتے رہے۔ پر وفیسر عتیق اللہ نے اپنے مقالے میں شعر وادب کے تہذیبی مطالعے کے نظری اور عملی پہلوؤں ہے تفصیلی بحث کی ہے اور ہندوستانی تہذیبی روایت کے حوالے سے اُردوشاعری کا تہذیبی مطالعہ پیش کیا ہے۔ بیمطالعہ اُردو کے پہلے صاحبِ دیوان شاعر قلی قطب شاہ سے لے کرجد پدشاع عمیق حنفی کی شعری کا ئنات پر محیط ہے۔ پروفیسرم-ن-سعید کا مضمون عادل شاہی عہد کے ایک معروف اُردوشاعر ہاشمی بیجابوری کی شاعری کافنی اور تہذیبی مطالعہ پیش کرتا ہے۔ بیضمون ہاشمی بیجا پوری کی شاعری کے امتیازات کو واضح کرتے ہوئے از سرنو ان کے مرتبے کے تعین کے لئے غور وفکر کی دعوت دیتا ہے۔ پر وفیسر فیروزاحمہ نے جگن ناتھ آزاد کے تہذیبی تصورات کوان کی نظموں کے حوالے سے پیش کیا ہے۔ اُردو کے عاشقِ صادق' آزاد کی یے نظمیں اُردواور مشتر کہ تہذیب کے رشتے کو نہایت خوبصورت اور موثر انداز میں واضح کرتی ہیں۔ بروفیسر رحت یوسف زئی نے اپنے مضمون میں اُر دوزبان کی اہمیت 'افادیت اور ضرورت کی وضاحت کرتے ہوئے اسے ثقافتی اور تو می پیجہتی کی علامت قرار دیا ہے۔ ڈاکٹر عقبل ہاشی نے اُر دو کی اہم نثری صنف انشائیہ کے فن براظہار خیال کیا ہے اور انشائیہ کی تخلیق میں تشبیہ کے عمل کی اہمیت اور افادیت پر روشنی ڈالی ہے۔ پروفیسر مجید بیدار نے جنوبی ہند کے تکثیری معاشرے کے قیام واستحکام میں صوفیائے کرام کے کر دار کا تفصیلی جائز ہلیاہے۔ پروفیسرعلی احمر فاطمی نے اُر دو کی ۔ معروف فکشن نگار عصمت چغتائی کے ناول ول کی دنیا کا تجزیاتی مطالعہ پیش کیا ہے۔عصمت کے

اس ناول پر بہت کم لکھا گیا ہے۔ اُنہوں نے عصمت چغائی کی پیدائش کی صدی کے موقع پراس کی کھر پورتلانی کی ہے۔ پروفیسر وہاج الدین علوی نے فیض کی شاعری کے مطا بعے سے اس تکتے کی وضاحت کی ہے کہ اُن کی شاعری کی اساس ترقی پیندانسانیت کی اقدار ہے جو ہماری تہذیب کی بہترین روایات ہے ہم آ ہنگ ہے۔ پروفیسر ابن کنول نے اُردو کی ایک اہم شعری صنف رباعی کے فن اور روایت کا مختصر مگر جامع انداز میں جائزہ لیا ہے۔ پروفیسر شہیر رسول نے حفیظ میرٹھی کی غزل گوئی پراظہار خیال کرتے ہوئے ان کی غزلوں کے فنی امتیازات کی نشاندہ ہی ان کے اشعار کے حوالوں سے کی ہے۔ پروفیسر قبر الہدی فریدی نے اُردو کی منظوم داستانوں خصوصاً 'کرم راؤپیم کے حوالوں سے کی ہے۔ پروفیسر قبر الہدی فریدی نے اُردو کی منظوم داستانوں خصوصاً 'کرم راؤپیم الدین فریس نے اپنے مقالے میں دکن کی اُردومتنویوں میں مشتر کہ ثقافت کی نشاندہ بی کی ہے۔ پروفیسر شیم ادر نہ بی رواداری جیسے موضوعات پروقیع سرمائے کی نشاندہ بی کی ہے۔ ڈاکٹر حبیب شار کا مضمون کی اب اور نہ بی رواداری جیسے موضوعات پروقیع سرمائے کی نشاندہ بی کی ہے۔ ڈاکٹر حبیب شار کا مضمون کی باب اور نہ بی رواداری جیسے موضوعات پروقیع سرمائے کی نشاندہ بی کی ہے۔ ڈاکٹر حبیب شار کا مضمون میں کے ہیں۔ خیال ستار اور طبلہ کو امیر خسروکی اختر اعات تسلیم کرتے ہوئے اُنہوں نے متعدد میں کے ہیں۔ خیال ستار اور طبلہ کو امیر خسروکی اختر اعات تسلیم کرتے ہوئے اُنہوں نے متعدد شواہد پیش کے ہیں۔

ہم اپنے اُردودوست شیخ الجامعہ پروفیسرخواجہ محمر شاہد صاحب کے بے حد شکر گزار ہیں کہ جن کی حوصلہ افزائی اور فراہم کردہ وسائل کے سبب 'ادب و ثقافت' معرض وجود میں آسکا۔ہم تمام مقالہ نگاروں کے بھی شکر گزار ہیں جن کے قلمی تعاون کے بغیر جرید نے گی اشاعت ممکن نہ تھی۔ اُمید ہے کہ 'ادب و ثقافت' کا بیاولین شارہ آپ کو پہند آئے گا۔ہمیں آپ کے تاثرات کا انتظار رہے گا۔

پروفیسر محمر ظفرالدین

#### الذلطر

(ڈائرکٹر'مرکز برائے اردوز بان'ادب وثقافت)

## ا قبال کے شعری ابعاداور تغین قدر کا مسکلہ

ا قبال کی شاعری اپنی دکشی اوراثر آ فرینی کی وجہ ہے کتنی ہی مقبول کیوں نہ ہولیکن اپنی معنویت 'مقصدیت اور تاریخیت کی وجہ سے اس کے قعین قدر کا مسکلہ اتنا آسان نہیں ہے جتناوہ بظاہر نظر آتا ہے۔ یہی سبب ہے کہ کلام اقبال اینے قاری کے ذہن میں کئی سوال جھوڑ جاتا ہے۔ یہ سوال ادب اور ماورائے ادب دونوں سے تعلق رکھتے ہیں۔ا قبال برصغیر کا ادبی ٔ تاریخی اور تہذیبی سرمایہ ہیں۔وہ اردو کے پہلے کثیرالا بعاد شاعر ہیں جس کی قر اُت خود قاری سے وسعت علم ونظر کا مطالبہ کرتی ہے۔ جہاں تک ادبی وتہذیبی ابعاد کا تعلق ہے اس کی روشنی میں گئی دوسرے شعراء کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے لیکن اقبال کی کا ئنات شعر بہت وسیع ہے۔اس میں عصری حقیقیت بھی ہیں اور وہ تاریخیٰ تہذیبی سر ماریجی جوصد بوں کومحیط ہے اور ایشیاء ویوروپ تک پھیلا ہوا ہے۔ا قبال کے قاری کے لئے یہی مشکل ہے کہ وہ اقبال تک پہنچ کر بھی اقبال تک نہیں پہنچنا۔ یہ سوال اردو کے دوسرے شاعر کو پڑھتے وقت نہیں پیدا ہوتا۔ دراصل جہاں علم کے ساتھ تفکر وتجسس شامل ہوجا تا ہے وہاں شاعری صرف جذبات کی ترجمان نہیں رہ جاتی ہے۔اس لئے کہ پھر شاعر کا ذہن بعینہ چزوں کو قبول نہیں کر لیتا بلکہ طرح طرح کے سوالات کرتا ہے۔ غالب پہلے شاعر ہیں جن کے یہاں تجسس اور تفکر کی ہیآنچ محسوں ہوتی ہے جوا کٹر سوال بن کرا بھرتی ہے۔

پھر سے ہنگامہ اے خدا کیا ہے ابر کیا چیز ہے ہوا کیا ہے جب کہ تھ بن نہیں کوئی موجود سنرہ و گل کہاں سے آئے ہیں یافکر کی میرائت \_

سنگ وخشت از مسجد وریانه می آرم به شهر خانهٔ در کو نے ترسایاں عمارت می کنم کردہ ام ایمانِ خودرا دست مُر وِخیشتن می تراشم پیکر از سنگ وعبادت می کنم

لیکن اقبال کے یہاں پہلیک شعلے میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ اقبال سوال کم ہی کرتے ہیں اوران کے سوال براہ راست نہیں ہوتے' ان کے پس پشت معنی کی ایک کا سُنات اور تاریخ کے وسیع حوالے ہوتے ہیں۔

گرمقصودکل میں ہوں تو مجھ سے مادرا کیا ہے؟

مرے ہنگامہ ہائے نو بہ نو کی انتہا کیا ہے؟
مکانی ہوں کہ آزاد مکاں ہوں جہاں بیں ہوں کہ خودساراجہاں ہوں
وہ اپنی لامکانی میں رہیں مست مجھے اتنا بتادیں میں کہاں ہوں
متام عارف و عامی خودی سے بیگانہ
کوئی بتائے یہ مسجد ہے یا کہ میخانہ

دراصل غالب اورا قبال کا Concern الگ الگ ہے۔ غالب کے سامنے صرف اپنی دنیا اورا پنی خرورت دنیا اورا پنی خرورت بنیا اورا پنی کی بنشن کے لئے کلکتہ (کولکتہ) جاسکتے ہیں اورا پنی ضرورت کے لئے قصائد کہہ سکتے ہیں۔ اقبال فاسفیا نہ اور تاریخی مزاج کے انسان ہیں اس لئے ان کی نظر محدود نہیں ہے۔ زمانہ کی تبدیلیوں اور قوموں کے عروج وزوال پران کی نگاہ ہے۔ اقبال 1857ء کی شکست کے 20 سال بعد پیدا ہوئے جب ملک میں ایک نیا نظام رائج ہو چکا تھا۔ لیکن ایک حساس انسان کی طرح تاریخ کاوہ ورق ان کی نگاہ میں تھا جس پرقوموں کے زوال کی کہانی درج تھی بلکہ یہ کہنا غلط نہیں ہوگا کہ قوموں کے زوال کی پہلی ضرب تو اضیں ہندوستان میں ہی گی اور جب اس کا کرب پھیلا تو اس نے پورے ایشیاء کا اعاطہ کرلیا۔

پہلی جنگ عظیم (1918-1914) اور 1917ءکے اکتوبر انقلاب نے ان کے سامنے بہت سے سوال کھڑے کردیے تھے۔ یہ سوال انسانیت سے متعلق تھے' زندگی اور سلطنت

سے متعلق تھے اور مغرب کی بڑھتی ہوئی تہذیب سے متعلق تھے۔ اقبال صرف شاعر نہیں ہیں وہ ایک پیش بیں وہ ایک پیش بیں (Forward Looking) مفکر ہیں جس کی نگاہ ماضی اور حال پر بھی ہے اور جو مستقبل میں جھا تکنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ انھیں محدود مذہبی خانے میں رکھنے والے بنہیں سوچت کہ انہوں نے تو ایشیاء کی آزادی اور ایشیاء کی بیداری کا خواب دیکھا تھا۔ مسلمان تو صرف ایک استعارے کی حیثیت رکھتا ہے۔ چونکہ ہندوستان سے اسپین تک تبدیلی کے اس سیلا بہتندخو کا شکار وہی نظر آتا ہے۔ اس لئے ایک طرف وہ احساس کمتری کا شکار ہے دوسری طرف فئ تہذیبی پورش اور علمی پھیلاؤ سے خوف زدہ ہے۔ علم سے دوری اور جدید علوم سے خوف اس کی پسماندگی کا سبب اور علمی کے لئے اس کا حوالہ دیتے ہوئے لکھا تھا:

"Lack of timely attention to modern education has put Indian muslims behind the Hindu in many fields"

(بحوالها قبال شناسي على سردار جعفري ص 26)

ٹیگورایک وسیع النظر انسان اور ایک عظیم دانشور تھے۔ان کی یہ بات صحیح ہے کہ اس وقت تعلیم کے میدان میں وہ دوسری قوموں وقت تعلیم کے میدان میں مسلمان کے پیچھےرہ جانے کی وجہ سے ہرمیدان میں وہ دوسری قوموں کے مقابلے میں پیچھےرہ گیا۔مسلمان اتنا کچھڑے ذہن کا تھا کہ ایک عرصے تک وہ انگریز کی تعلیم کو اپنے مذہب کے ساتھ دشمنی ہجھتارہا۔مشہورمورخ اقتد ارحسین صدیقی نے لکھا ہے کہ:

''1827ء میں ریزیڈنٹ کے حکم سے دبلی کالج میں انگریز کی کا شعبہ کھولا گیا۔اس شعبے میں مسلم طلبہ داخلہ نہیں لیتے تھے'ان کی نگاہ میں انگریز کی تعلیم کا مقصد عیسائی بنا تھا۔اس وقت مسلمان فکری اور تہذبی طور پر اپنے کو کس قدر غیر مخفوظ ہجھتا تھا اس کا اندازہ ما سرٹرام چندر کی خوذوشت سے ہوتا ہے جس میں مسلمانوں کے حوالے کا اندازہ ما سرٹرام چندر کی خوذوشت سے ہوتا ہے جس میں مسلمانوں کے حوالے سے وہ کصح ہیں''شہر کے فضلاء بھی جدید نظریات کو پہندئییں کرتے تھے۔وہ یونانی نظریات کے جامی شے اور صدیوں سے آٹھیں نظریات پر ان کا ایمان تھا''

اس منظرنامے میں اگرا قبال مسلمان کی بات کرتے ہیں تو اس لیے کہ وہ سب سے زیادہ ہمدردی کامستحق ہے۔ اقبال ہوں یا ٹیگور دونوں اس عہد کے دانشور' انسان دوست مفکراور شاع تھے۔

اقبال کے ساتھ سب سے بواظلم یہ ہے کہ اقبال کو شاعر ملت اور شاعر اسلام بنا کر ایک محدود احاطے میں قید کردیا گیا۔ اسامحسوس ہوتا ہے کہ اقبال کے اس Image کوان کی پوری شاعری اور شخصیت پر Super Impose کرنے کی شعوری کوشش کی گئی اور بیکام ان لوگوں نے کیا جنھیں اپنے محدود تاریخی 'تہذیبی اور سیاسی مقاصد کے لیے انھیں استعال کرنا تھا۔ اسی وجہ سے کیا جنھیں اپنے محدود تاریخی 'تہذیبی اور سیاسی مقاصد کے لیے انھیں استعال کرنا تھا۔ اسی وجہ سے فیر مسلم طلقے عام طور پر انھیں مذہبی شاعر اور فرقہ پرست قرار دے کرردکرنے کی کوشش کرتے ہیں یا آج بھی انھیں شک کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ اس کی وجہ سے نقصان سے ہوا کہ ایک بڑا شاعر محدود نظر بے کا شاعر رہ گیا اور ان کا وہ تمام کلام جو انسانیت 'انسان دوسی' اعلیٰ فکر عظیم اقدار' آزادی اور ساری دنیا کی رہنمائی کے لئے تھا وہ نظر انداز ہوگیا۔ انھوں نے تو ہمیشہ آدمی کا ذکر کیا اور ان میں کا فرومومن کا فرق نہیں کیا۔ جاوید نامہ میں وہ کہتے ہیں۔

حرف بد را برلب آوردن خطاست کافر و مومن جمه خلق خداست آدی آدمیت احترام آدی باخبر شو از مقام آدی بندهٔ عشق از خدا گیرد طریق می شود بر کافر و مومن شفیق

یعنی زبان پرکوئی برالفظ لا ناغلطی (خطا) ہے۔ کافر ومومن دونوں ہی خدا کے بندے ہیں۔ آ دمیت (انسان دویق) احترام آ دمی کا نام ہے۔ عشق کا بندہ خدا سے طور وطریق سیکھتا ہے اور کا فرومومن دونوں پر برابر شفقت ہے پیش آتا ہے۔

اس لیے عام معنوں میں اقبال کو ند ہبی شاعر قرار دینا درست نہیں۔ڈاکٹر را دھا کرشنن نے لکھا ہے کہ'' اقبال کا ند ہب عام لوگوں کے ند ہب یا ند ہبی ہونے سے مختلف ہے۔وہ لکھتے ہیں کہ ہم دونوں کوروجانی ند ہب کی ضرورت کا شدیدا حساس ہے''۔

(ا قبال شناسي على سر دار جعفري ُص 49)

جس'روحانی مذہب' کی طرف ڈاکٹر رادھاکرشنن نے اشارہ کیا' اقبال کے یہاں وہ مذہب عشق اور انسانیت ہے۔ اقبال مولاناروم کے بڑے عقید تمند ہیں اور مولاناروم کا مذہب بھی وہی مذہب عشق ہے۔ اس لیے وہ اپنے" رمزآ شنائے روم' 'ہونے پرفخر کرتے ہیں

> مرا بنگر کہ در ہندوستان دیگر نہ نمی بنی برہمن زادۂ رمزآشنا ئے روم و تبریزاست

مجھے دیکھوکہ ہندوستان میں میرے علاوہ کوئی دوسرانہیں نظر آئے گا جو برہمن زادہ ہونے کے باوجودروم وتبریز کے فکر وفلسفہ کا رمزآ شنا ہو۔ بیان کے وسیع انسانی تصور کی طرف بھی اشارہ ہے۔ اقبال کے فلسفہ کی بنیاد انسانیت 'محبت اور پیجہتی پر ہے۔ یہی دونوں چیزیں ہیں جو اقبال کے یہاں مقصد کی پمیل تک لے جاتی ہیں۔لیکن بہکا بھی سکتی ہیں۔اس لیے کہ اس عشق کا بوجھا ٹھانے کے لیے ظرف کی ضرورت ہے۔ اقبال کے یہاں بیا یک لفظ نہیں بلکہ زندگی کی بنیاد

ہاوراس سے کا نئات میں حرکت اور زمگینی ہے ہے مرد خدا کا عمل عشق سے صاحب فراغ عشق ہے اصل حیات موت ہے اس پر حرام تندوسبک سیر ہے گر چہ زمانے کی رو عشق خوداک سیل ہے سل کو لیتا ہے تھام

عقل و دل و نگاہ کا مرشداولیں ہے عشق معرکہ وجود میں بت کدہ تصورات صدق خلیل بھی ہے عشق معرکہ وجود میں بدر وخین بھی ہے عشق اوراس کی ادا بھی غضب ہے ۔ گاہ یہ حیلہ می برد گاہ یہ زوری کشد عشق کی ابتدا عیب عشق کی ابتدا عیب عشق کی ابتدا عیب عشق کی انتہا عیب اوراسی عشق سے خودی کی را ہیں تھلتی ہیں۔ا قبال عشق کو جو ہر زندگی اور خودی کو جو ہر عشق قر اردیتے ہیں اس طرح ان کی نگاہ میں زندگی اور عشق دونوں کا جو ہر خودی ہے۔ جو ہر زندگی ہے عشق جو ہر عشق ہے خودی آہ کہ ہے بیہ تیخ تیز پردگی نیام میں

ا قبال کواپنے عہدسے بیشکایت رہی ہے کہ اس کا انسان اپنے اندرخودی نہ پیدا کرسکا اور یہ نیخ تیز پردہ نیام ہی میں پوشیدہ رہی۔ جب کہ اس تیخ تیز یعنی خودی وعشق سے وہ فاتح عالم بن سکتا تھا۔ انھوں نے بیشکایت اپنے زمانے کے انسان سے بھی کی ہے جوعقل کا تابع ہوتا جارہا ہے۔ ان کے کرب کا ندازہ پہلے مصرعے کی تشبیہ سے کیا جاسکتا ہے۔

عشق نا پید وخردی گردش صورت ِ مار ایس عقل کو تابع فرمان نظر کر نہ سکا اپنی حکمت کے ٹم و بی میں الجھا ایسا آج تک فیصلہ ُ نفع و ضر رکر نہ سکا جس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار کیا کہ سکا دندگی کی شب تاریک سحر کرنہ سکا

ا قبال عقل کے خلاف نہیں ہیں جہاں عقل صرف کاروبار زیست بن جائے اور جوانسانی جوہرِ زندگی چین لے وہاں وہ اس پرنہیں اس کے کاروبارا نہ انداز پرروک لگانا چاہتے ہیں ۔ان کے خیال میں نفع وضر 'نگاہ میں رکھ کر جو کام کیا جائے وہ تو ہیں عشق ہے۔انھوں نے عام طور پرعقل کے مقابلے میں عشق کوسر بلندر کھا ہے عشق کے بغیر زندگی ان کے لیے زندگی نہیں۔ پیام مشرق میں انھوں نے تو یہاں تک کہدیا کہ:

داند آں کوں نیک بخت و محرم است زیر کی زابلیس وعشق از آدم است جونیک بخت اور جانے والا ہے وہ سمجھتا ہے کہ تقلمندی شیطان سے اور عشق آدم سے ہے۔ یہاں پر اس بات کی طرف توجہ ضروری ہے کہ اقبال کا عہد رومانی عہد سے تعلق رکھتا ہے۔ اس لیے اقبال لاکھ حقیقت لیند (Pragmatic) ہونے کے باو جود عشق ہویا خودی کے معاملات ٔ وہ بھی بھی رومانی ہوجاتے ہیں۔ان کے تصور عشق اور تصور خودی میں ان کی رومانیت کی جھلک کہیں کہیں نظر آتی ہے کیکن اس سے ٹھم کر گزرنے کی ضرورت ہے۔

ا قبال نے خودی کوشق کا جو ہر قرار دیا۔ یعنی بغیرعشق خودی کا وجود نہیں۔ اقبال کے یہاں خودی کا فالفہ صرف فرد کے اپنے بہجاننے کی بات نہیں' یہ محیل انسان بیت کا اشاریہ ہے۔خودی کا میں مطلب نہیں کہ انسان اور خالق کو نین میں کوئی ہمسری ہے کہ:

خدا بندے سے خود پوچھے بتا تیری رضا کیا ہے یا در دشتہ میں جنیل زیوں صدر پر

دردشت جنون من جبرئیل زبول صیدے بردان ب کمند آور اے ہمت مردانہ

خودی انسان کی سب سے بڑی طاقت ہے جواسے پروردگار کی طرف سے عطا ہوئی ہے بشرطیہ وہ اسے اپنے اندر پیدا کر سکے اور اس منزل تک پہنچ سکے کہ خدا بندے سے خود پوچھے بتا تیری رضا کیا ہے۔وہ کہتے ہیں \_

اس قوم کوششیر کی حاجت نہیں ہوتی ہوجس کے جوانوں کی خودی صورت فولاد
میں عرض کر چکا ہوں کہ خودی کا تعلق صرف فر دسے نہیں ہے۔ بیا یک وسیع اصطلاح
ہے جوساج اور سوسائی کا احاطہ کر لیتی ہے۔ اقبال کسی ایک شخص میں خودی کا جو ہر پیدا کرنے کی
تلقین نہیں کرتے وہ پوری امت کواس میں شریک کرتے ہیں۔ اگر ملت خودی سے بہرہ ہے تو
بالیدگی فکر ممکن نہیں۔

خودی کے ساز میں ہے عمر جاودال کا سراغ خودی کے سوز سے روش ہیں امتوں کے چراغ خودی کے سوز سے روش ہیں امتوں کے چراغ خودی ہو عشق سے محکم تو صور اسرافیل اس طرح علم اور عشق دونوں کو اقبال نے خودی کا حصہ بنایا ہے۔ انھوں نے ساقی نامہ میں خودی کی خوداس طرح تعریف کی ہے ۔

خودی کیا ہے تلوار کی دھار ہے
خودی کیا ہے بیداری کا نئات
سمندر ہے اک بوند پانی میں بند
من وتو سے پیدا من وتو سے پاک
فلک جس طرح آنکھ کے تل میں ہے

یہ موج نفس کیا ہے تلوار ہے خودی کیا ہے راز درون حیات خودی جلوۂ بدمست وخلوت پیند اندھیرے اجالے میں ہے تابناک خودی کا نشین ترے دل میں ہے

اس طرح انسانیت کی تغییر کی بنیادی این اقبال خودی کوقر اردیتے ہیں اورسب سے بڑی بات ہیہ ہے کہ بیمن وتو سے پیدا تو ہے کیکن من وتو سے پاک ہے۔ اس طرح اقبال خودی کو 'من وتو سے پاک' قراردے کرخود سری اورخودی کے درمیان ایک خط فاصل بنادیتے ہیں یعنی خودی پوری انسانیت یا امت کی سرفرازی کا سبب ہے۔ اقبال کے فلسفہ خودی پر روشنی ڈالتے ہوئے ملی سردار جعفری نے لکھا ہے۔

''اقبال کے فلسفہ میں سارا نظام اور تسلسل حیات خودی کے استحکام پر منحصر ہے۔ وہ پیکر ہستی کوآ ٹاراوراسرارخودی کہتا ہے جس سے عالم پندارآ شکارہ ہوتا ہے۔ اثبات اور نفی دو(۲) جدلیاتی قوتیں ہیں جن کی تکراراور کشکش سے خودی ترقی کرتی ہے اور اپنی قوت سے آشنا ہوتی ہے۔ قوت تخلیق اور قوت عمل خودی کے مظاہر ہیں''

(اقبال شناسي على سر دارجعفري صفحه 38)

اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ فلسفہ اقبال میں عشق اور خودی کی بنیادی حیثیت ہے۔ یوں بھی وہ خودی کو مردخود آگاہ کا جلال و جمال کہتے ہیں اور اسے کتاب اور باقی ہر چیز کواس کتاب کی تفسیر قرار دیتے ہیں۔

خودی ہے مردخود آگاہ کا جلال و جمال کہ یہ کتاب ہے باقی تمام تغییریں اقبال عظمت کی نشانی ۔ اس اقبال عظمت کی نشانی ۔ اس اقبال عظمت ان کا خودی کا فلسفہ اس کی عظمت کی نشانی ۔ اس کے وہ اسے''مردخود آگاہ'' کا'جلال و جمال' قرار دیتے ہیں ۔ حضرت موسیٰ کی ایک عظمت ان کا کلیم اللہ ہونا تھا۔ کیکن اقبال مردخود آگاہ' کو اللہ کا ہم کلام بنادیتے ہیں جو پروردگار سے مکالمہ کرتا ہے ۔ طور پرموسیٰ کی کیا کیفیت تھی اس کاعلم تونہیں کیکن اقبال کا انسان نئی دنیا کا انسان ہے۔

جواللہ سے سوال بھی کرتا ہے اور اس کو جواب بھی دیتا ہے۔ ایبامحسوس ہوتا ہے کہ اقبال خدا اور بند سے درمیان ایک ایسارشتہ قائم کرنا چاہتے ہیں جو نخی بھی ہے اور نہیں ہے جو ہم کلامی کا رشتہ ہے اور وہ اس صورت میں پیدا ہوسکتا ہے جب انسان کی خود کی بیدار ہو۔ اپنی حد تک انہوں نے یہ رشتہ قائم کیا۔ پیام مشرق میں 'محاورہ ما بین خدا اور انسان میں انسان کو جس طرح پروردگار سے ہم کلام دکھایا ہے وہ خود کی کی معراج ہے۔ اس کے مشہور اور تقریباً زباں زدا شعار ہیں جس میں خدا انسان سے مخاطب ہے۔

جهال راز یک آب و گل آفریدم تو ایران و تاتار و زنگ آفریدی من از خاک پولا د ناب آفریدم تو شمشیر و تیر و تفنگ آفریدی تیر آفریدی نهال چن را قفس ساختی طائر نغمه زن را

دنیا کومیں نے آب وگل سے بنایا' تونے (اس میں) ایران وتا تاروجش بنادیئے۔ میں نے زمین سے فولا دپیدا کیا تونے تیز تلواراور بندوق بنالی۔ تمر( کلہاڑی) بنائیں اور چپجہاتی چڑیوں کوقید کرنے کے لیے قفس بنائے۔ اورانسان جواب دیتا ہے کہ:

تو شب آفریدی چراغ آفریدم سفال آفریدی ایاغ آفریدی بیابان و کهسار و راغ آفریدی خیابان و گلزار و باغ آفریدم من آنم که از سنگ آئینه سازم من آنم که از زهر نوهینه سازم

تونے رات بنائی میں نے چراغ بنائے تونے مٹی بنائی میں نے اس کے پیالے بنائے تونے جنگل اور پہاڑ بنائے میں نے گلز اراور باغ بنائے میں وہ ہوں جو پقرسے آئینہ بنا تا ہے اور میں وہ ہوں جوز ہرسے شربت بنالیتا ہے۔

ا قبال انسان اور خدا کے درمیان اپنے تصور خودی اور مردخود آگاہ کے ذریعہ ایک رشتہ قائم کرنا چاہتے ہیں جس کی بنیاد تو انھوں نے بانگ درا کے حصہ سوئم میں شکوہ اور جواب شکوہ سے ڈال دی تھی لیکن وہاں' خود آگا ہی' اس منزل تک نہیں پہنچتی تھی جس منزل پر' پیام مشرق' (1923) میں نظر آتی ہے۔خودی اور خود آگری کے اس رشتے میں عبود بت بھی ہے' محبت بھی ہے اور احترام بھی اور جب محبت ہے ہے اور احترام بھی اور جب محبت ہے تو شکوہ یا سوال عبود بیت کے رشتے سے باہر نہیں ہے۔

اقبال کے فلفہ میں کئی چے ونم ہیں ۔ اسی لیے اقبال کے تعین قدر میں بہت می دشواریاں سامنے آتی ہیں ۔ شروع میں اس کا ذکر آچکا ہے کہ اقبال کثیر ابعاد (Multidimential) شاعر ہیں۔ اس لیے مطالعہ اقبال میں ایسے بہت سے سوال اٹھتے ہیں جو توجہ طلب ہیں۔ اقبال کے یہاں مردمومن یا فوق البشر کا تصور ہوز زمان و مکان یا طاقت کا تصور ہو توجہ طلب ہیں۔ اقبال کے یہاں مردمومن یا فوق البشر کا تصور ہوئز مان و مکان یا طاقت کا تصور نہیں کیا جو یا خودی اور عشق کا 'یہ اقبال کے ایسے اہم پہلو ہیں کہ ان کی تفہیم کے بغیر مکمل اقبال کا تصور نہیں کیا جا سکتا ۔ اقبال کے تعین قدر میں اکثر دیکھنے میں آتا ہے کہ اقبال کا کوئی ایک پہلونمایاں ہو پاتا ہے تو دوسر سے بہت سے نکات و محاس نے میں ڈھال دیے ہیں۔ اس کا سبب سے ہے کہ اقبال نے فلفہ کے خشک مباحث جمالیات کے سانچ میں ڈھال دیے ہیں۔ اس کا سبب سے ہے کہ اقبال نظم' ربائی یا قطعہ نہیں ہوگا جو فکری فنی اور جمالیاتی اعتبار سے خوبصورت' دکش اور پُر اثر نہ ہو۔ یہ اقبال کا ایک بہت بڑا Contribution ہے کہ انھوں نے اردو شاعری کا دامن فلسفیانہ نکات' زندگی کے مسائل' حیات و کا نئات اور زمان و مکان کے دشوار مباحث سے بھر دیا ہے۔ اسی لیے اقبال کو شمصے مسائل' حیات و کا نئات اور زمان و مکان کے دشوار مباحث سے بھر دیا ہے۔ اسی لیے اقبال کو شمصے کے لیے جتنی ادب آگی کی ضرورت ہے۔ اسی لیے اقبال کو شمید

ڈاکٹرشاربردولویسنٹرفارانڈین لینکویجز جواہرلال نہرویو نیورٹی میں پروفیسررہ چکے ہیں۔

## سرتیج بها درسیر ؤ اُردواور قومی زبان کا مسکله

ہندوستان کی تہذیبی زندگی میں سیاست اور دانشوری میں بہت قرب رہا ہے۔ مہاتما گاندھی ہوں یا تلک اور گو کھلے ہوں' پنڈ سنہر وہوں یا مولا نا آزاد ہوں' رادھا کرشنن ہوں یا ڈاکٹر ذا کر حسین ہوں' ہماری قو می سیاست کی عظمتیں آخیں ہزرگوں سے منسوب ہیں۔ ماضی قریب میں ان کی قو می خدمات' وسیع النظری اور انصاف پیندی' تاریخ اور تہذیبی اور دیگر علمی واد بی اندازِنظر اور فاسفیانہ افکار ہندوستان کے تاریخی سیاق میں نادر مثالیں پیش کرتے ہیں' اس سے یہاں کی مشتر کہ تہذیب کھر آئی ہے۔ سرتج بہا در سپر وکا شار بھی آخیں مثالی شخصیتوں میں ہوتا ہے جن پر ہندوستان ہمیشہ فخر کرتا رہے گا۔ سروجی نائیڈ وکی شخصیت بھی آخیں میں سے ایک تھی۔

سرتج بہادر سپر واپنے زمانے کے جید قانون دال ،ادیب مفکر اور ماہر تعلیم سے جواپی اردودوئی کے لیے بھی شہرت رکھتے ہیں۔ان کی سیاسی سوجھ بوجھ اور بحیثیت قانون دال ان کی صلاحیتیں اپنے معاصرین میں اعلی درجہ کی تھیں۔ ہندواور مسلمان بھی ان کے گرویدہ تھے۔انھوں نے نصف صدی پہلے ہندوستانی عوام کے دلوں پر حکمرانی کی تھی۔ہاری تاریخ کا یہ عجیب سانحہ ہے کہ ہم اپنے رہنماؤں کو فراموش کرنے گئے ہیں۔سرتج بہادر سپر وبھی چندا لیے رہنماؤں میں سے ایک ہیں جو اپنی شخصی عظمت اور قومی خدمات کے لئے ہماری تاریخ میں سرفہرست سے ایک ہیں جو اپنی شخصی عظمت اور قومی خدمات کے لئے ہماری تاریخ میں سرفہرست رہیں گے، گر آج ان کے نام لیوا خال خال ہی ہیں اور ہماری نئی سران سے تقریباً ناوا قف ہے۔ سپر و خاندان کا تعلق تھا، لیکن اقبال خوان کی شاعر ان کے معروف و مقبول بنا دیا۔ان کی شاعر انہ سپر و خاندان ہی ہے۔تعلق تھا، لیکن اقبال کوان کی شاعری نے معروف و مقبول بنا دیا۔ان کی شاعر انہ سپر و خاندان ہی سے تعلق تھا، لیکن اقبال کوان کی شاعر ی نے معروف و مقبول بنا دیا۔ان کی شاعر انہ

عظمت اورفکر وفلسفہ کو عالمی مقبولیت حاصل ہوئی ،اس کے برعکس سیر وخاندان کے چشم و جراغ سرتیج بهادرسپر دکوسیاسی اور تهذیبی تناظر میں جوحیثیت حاصل ہونی چاہیےتھی وہ تاریخ کے سیل رواں میں اخیں حاصل نہ ہوئی جس کے وہ ہرطرح مستحق تھے۔ تیج بہادرسپر وکاتعلق کشمیری برہمن خاندان سے ا تھاجس نے ہندوستان کی قومی مشتر کہ تہذیب کی آبیاری کی ہےجس نے اردوزبان وادب کو بروان چڑھانے میں ایک اہم رول ادا کیا ہے۔وہ علی گڑھ میں 8 ردشمبر 1875ء کو پیدا ہوئے ۔ بیز مانہ ہندوستان کی سیاسی زندگی میں جوش اور گرمی اور قومی تحریکات کا زمانہ تھا۔ابتدائی زندگی گز ارنے کے بعدوہ بہت جلد دلی منتقل ہوئے۔ سپر وخاندان نے یویی 'بہار' بنگال میں ہجرت کی کیکن سرتیج بہادرسپرو کے خاندان نے اپنے لیے دلی کو پیند کیا اور یہیں مستقل سکونت اختیار کی۔ تیج بہادر کے دادا پنڈت رادھا کرٹن غیرمعمولی صلاحیتوں کے مالک تھے ،جنھوں نے برکش حکومت میں اعلیٰ انگریزی تعلیم حاصل کی اور دلی کالج میں ریاضی کے استاد مقرر ہوئے اور اس کے بعد سرکاری ملازمت اختیار کی ۔ تیج بہادر کے والد جناب امبیکا پرساد زمیندار تھاور ایک مخیر انسان کی حثیت سے شہرت رکھتے تھے ۔ تیج بہادرا نبی بہن کے علاوہ ان کے اکلوتے بیٹے تھے۔ وہ اپنے والد کے برنکس ترقی پیند خیالات رکھتے تھے اور نئے زمانے کی ضرور بات کا نھیں شدیدا حیاس تھا۔ان کے دادا جوعلی گڑھ میں ڈیٹ کلکٹر کے عہدے پر فائز تھے، انھوں نے اپنے پوتے کی ذہانت اور دلچیپیوں كا اندازه كرلياتها لهذا انھوں نے تيج بهادر كى تعليم وتربيت كى پورى ذمه دارى لى۔ اپني ابتدائي تعليم کے بعدانھوں نے متھر اکے گورنمنٹ کالج میں داخلہ لیا جہاں سے انھوں نے امتیازی نمبروں سے 1890ء میں میڑ کمیویشن کا امتحان ماس کیا اور پھراعالی تعلیم کے لیے آگرہ منتقل ہوئے جہاں سے انھوں نے1894ء میں انگریزی ادب میں اول درجہ میں اول نمبرسے ڈگری حاصل کی ۔اس کے بعدانھوں نے امتیازی نمبروں سے انگریزی ادب میں ایم اے اور قانون کی ڈ گریاں حاصل کیں۔ سرتیج بهادرسیر ومزاجاً ایک دانشور اور وسیع الذہن انسان تھے۔ان کی وسیع المشر پی کو آگرہ کے قیام کے زمانے میں وسعت حاصل ہوئی۔وہ آگرہ کالج کے پروفیسرا نیڈریوز کے افکار اور خیالات سے بہت متاثر ہوئے ۔ پروفیسر اینڈریوز نے تیج بہادر سپرو کو وکٹوریائی

(Victorian) وسیع المشر بی اور آزادانه فکر سے روشناس کیا۔ ہندوستانی حالات میں ہندوستانی سیاست میں بیان کی دبخی تربیت کی ابتدائی منزل تھی ،جس پروہ ہمیشہ قائم رہے۔

جب سپروآگرہ میں تھے، اسی زمانے میں انڈین نیشنل کانگریس نے ہندوستانی سیاست میں ایک اہم رول ادا کرنا شروع کردیا تھا اور اس کے زیرا ثرقومی اور سیاسی احساس اور عصری ضروریات نے ان کی توجہ اپنی طرف مبذول کر لی تھی۔کانگریس کے لیے بیبڑے اعزاز کی بات تھی کہ اس نے برطانوی سامراج کے خلاف عوام میں احساس کی جوت جگادی اور احساس قومیت کا جذبہ تیزی سے چھیلنے لگا اور زمانۂ وسطی کے آپسی اختلافات اور انتشار کو ایک قومی وحدت میں پرونے کا کام شروع کردیا تھا اور آخیس حالات میں ہندوستانی قومیت کا جذبہ بہت میزی سے عوام وخواص میں پیدا ہونے لگا تھا۔ یہ قومی کاہم جوہندوستان کے تعلیم یافتہ طبقے میں پھیل رہی گئی۔ اور بھا ور تی اور بیا شروع کردیا تھا۔ یہ تو می اہم جوہندوستان کے تعلیم یافتہ طبقے میں پھیل ورئی گئی۔ اور بیا تر شرتک ان کی زندگی اور نظریات میں قائم رہا ورقومیت اور متحدہ قومیت ان کی زندگی اور نظریات میں قائم ودائم رہا اور قومیت اور متحدہ قومیت ان کی زندگی اور تھا ہیں۔

 اثرات بھی قبول کیے جنمیں وہ ہندوستان کا سب سے عظیم دانشوراور مفکر سمجھتے تھے۔ جسٹس رانا ڈے نے مجموعی اعتبار سے اس عہد کے تمام سیاسی ،سیاجی اور معاشی رہنماؤں کو متاثر کیا تھا اور بڑے پیانے پر ہندوستان گیر مقبولیت حاصل کی تھی۔ سپر و بھی ان کے پیروکار بنے اوران کی ساری تحریریں ان کے مطابعے میں رہیں۔ اس سے سپر و کے سماجی سوشلز م کو مزید تقویت حاصل ہوئی۔ بعد میں دیگر عوامل نے ان عقائد کوراشخ بنادیا۔

وہ ابتدائی سے اسلامی تعلیمات اور تہذیب وتدن سے بھی متاثر تھے۔ان کے داداسر سیداحمد خال کے قریبی دوستوں میں سے تھے۔وہ 1857ء کی جنگ آزادی کے موقع پر بجنور میں سرسید کے ساتھ تھے۔ تج بہا درا پنے دادا کے ساتھ اکثر علی گڑھ جاتے اوران کی سرسید سے ملاقاتیں رہتیں۔ یہیں پر ان کی ملاقاتیں دیگر مسلم علماء اور دانشور وں سے بھی ہوئیں جنھیں اسلامی یا مسلم تہذیب کا نمائندہ کہا جا سکتا ہے۔ یہیں وہ اردواور فارسی زبان وادب سے بھی متعارف ہوئے۔وہ سرسید کو بہت بڑا دانشور سجھتے تھے اور ان کا احتر ام کرتے تھے۔وہ سرسید کے بیٹے سیرمجمود کے بھی عقیدت مندوں میں سے تھے۔سیرو نے کھا ہے کہ:

''اگرچه میرے دا دااور میں ہندو تھے اور وہ مسلمان ، ہمارے ساجی اور فکری تعلقات پراس کا ذرّہ برابر بھی اثر نہیں پڑا۔''

اس سے سب سے بڑا فائدہ یہ ہوا کہ ان تعلقات سے ایک دوسرے کے لیے ہمدر دیاں بڑھیں اور سیکولرازم اور تہذیبی قرب میں ایمان واعتقاد میں اضافہ ہوا اور اسے طاقت نصیب ہوئی۔ علی گڑھ کی انھیں ملا قاتوں کا اثر تھا کہ انھیں اردو اور فارسی سیکھنے کے مواقع نصیب ہوئے اور ان دونوں زبانوں پر انھیں غیر معمولی قدرت حاصل ہوئی۔ سپر و کا تعلق ایک ایسے خاندان سے تھا، جسے روایت پیند کہا جا سکتا ہے لیکن ان کی وہنی تربیت پھھ اس انداز سے ہوئی کہ ان میں نیا انداز نظر پیدا ہوا ور تہذیبی اعتبار سے انھوں نے اس فکر کو اپنایا جس کی مستقبل کے عظیم ہندوستان کو ضرورت ہوا ور تہذیبی اعتبار سے انھوں نے اس فکر کو اپنایا جس کی مستقبل کے عظیم ہندوستان کو ضرورت ہے۔ سپر دکی زندگی کے ابتدائی دور اور وہنی فکری زندگی پر جن عوامل نے اثر ڈالا ان میں اسلامی تہذیبی افکار اور ہندوستان کی عصری فکر کا بھی حصہ ہے جس میں جسٹس رانا ڈے اور گو پال کرثن

گوکھلے کی سیاسی وساتی فکر بھی شامل ہے۔ جس طرح وہ رانا ڈے کوا ہے عہد کا بے مثال دانشوراور مفکر مانے تھے، اسی طرح گوکھلے کووہ اپنے معاصرین میں غیر معمولی شخصیت سے تعبیر کرتے تھے۔ ان کی شخصیت ہنداسلامی یا ہندالا لمانی تہذیب کے بہترین امتزاج کی نادر مثال تھی۔ اپنی خاندانی روایات سے قدر بے بغاوت کے ساتھ انھوں نے مغربی تہذیب، اگریزی ادب اور ہندوستان کی صحت مند تہذیبی روایات سے اپنی شخصیت کو بنانے میں مدد کی۔ انھوں نے مشرق ومغرب کی تہذیبی و فکری زندگی اور فلسفہ ہے ہم آ ہنگی پیدا کی۔ وہ جانتے تھے کہ تہذیبیں اور عظمت فکر انفام اور انضباط و فکری زندگی اور فلسفہ ہے ہم آ ہنگی پیدا کی۔ وہ جانتے تھے کہ تہذیبیں اور عظمت فکر انفام اور انضباط تہنگی اور مغربی لبرنزم (Liberalism) کے احترام وامتزاج نے آئیس خوش فکر انسان بنادیا۔ وہ حقیقتاً ہندوستان کی تاریخ کی ایک عظیم شخصیت تھے۔ ان کے افکار اور خیالات کی پیروی کی جائے تو ہندوستان کی عظمت کوئی روثی دکھا سکتے ہیں۔ بشن نرائن در، رانا ڈے اور کو کھلے کے جواثر ات سپر و کی زندگی پر ہوئے ، آئیس شجھنے کے لئے پیڈت برج نرائن چکبست کے تحریر کردہ شخصی مراثی ہیں جو کی زندگی پر ہوئے ، آئیس شجھنے کے لئے پیڈت برج نرائن چکبست کے تحریر کردہ شخصی مراثی ہیں جو انصوں نے ندکورہ تین ہم عصر شخصیتوں کے انتقال پر کہے تھے۔

سرتج بهادر سپروگ شخصیت پہلو دار شخصیت تھی۔ وہ سیاسی میدان میں بھی بلند مرتبہ رکھتے تھے۔ ان کا ذکر مہاتما گا ندھی، پنڈت جواہر لال نہر واور مولانا آزاد کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ انھوں نے ہندوستانی سیاست کو مختلف زاویۂ نظر سے دیکھا۔ وہ جنوبی افریقہ میں ہندوستانیوں پرظلم وستم اور غیرانسانی برتاؤ کے گا ندھی جی کے ساتھ بہت بڑے مخالفین میں سے تھے۔ وہ ایک اعلی مجاہد آزادی تھے۔ کرسپس مشن سے ان کا گہراتعلق تھا۔ متحدہ قومی وحدت اور فرقہ وارانہ ہم آ ہنگی مجاہد آزادی تھے۔ کرسپس مشن سے ان کا گہرات کی کوشش کرتے رہے ، وہ مختلف سیاسی کمیٹیوں کے وہ بہت بڑے رہنما تھے اور زندگی بھراس کی کوشش کرتے رہے ، وہ مختلف سیاسی کمیٹیوں کے بہر فعال رکن رہے۔ سپر و کمیٹی تھا۔ صحافت کی آزادی ( Sapro Committee ) کے وہ موئید تھے۔ پیڈت نہر و سرتج بہادر سپر و کی رائے کا احترام کرتے تھے اور ہمیشہ اُن کی نیک موئید تھے۔ پیڈت نہر و سرتج بہادر سپر و کی رائے کا احترام کرتے تھے اور ہمیشہ اُن کی نیک موئید تھے۔ پیڈت نہر و سرتج بہادر سپر و کی رائے کا احترام کرتے تھے اور ہمیشہ اُن کی نیک خواہشات کے متمنی رہے۔ اگر چہ سیاسی معاملات میں اور کا نگریس کے طریقۂ کا رہے وہ اکثر خواہشات کے متمنی رہے۔ اگر چہ سیاسی معاملات میں اور کا نگریس کے طریقۂ کا رہے وہ اکثر خواہشات کے متمنی رہے۔ اگر چہ سیاسی معاملات میں اور کا نگریس کے طریقۂ کا رہے وہ اکثر

اختلاف بھی کرتے تھے لیکن مجموعی طور پران کے خیالات میں اور مہاتما گاندھی اور پنڈت نہروک نقطۂ نظر میں مجموعی طور پر ہم آ ہنگی پائی جاتی تھی۔مہاتما گاندھی،نہرو اور سپرونتیوں اول تا آخر سیکولرازم کے قائل تھے۔

سرتیج بہادرسیر وار دواور فارسی کے دلدادہ اور عالم تھے۔جب1943ء میں ایرانی ثقافتی مشن (Iran Cultural Mission) ہندوستان آ یا تو اس کے ارا کین سیرو کی فارسی دانی دیکھ کر حیران رہ گئے ۔حیدرآ بادکورٹ میں جب انھوں نے خالص اردو میں تقریر کی توان کی تقریرین کر لوگ دم بخوررہ گئے ۔مدراس میں دوران تقریر اسلامی ثقافت برتقریر کرتے ہوئے مجمع کو بیہ کہہ کر خاموش کردیا کہ وہ ان کے (معترضین ) کے مقابلہ میں اسلامی تہذیب وثقافت کے بہتر نمائندے ہیں۔وہ عرصہ تک انجمن ترقی اردو، دلی کےصدر بھی رہے اورار دو کی ترقی تروی کو اشاعت اورار دو زبان کے قومی کردار کوعوام وخواص میں اپنی تقریروں کے ذرایعہ عام کرنے اور اردو کے تعلق سے ، غلط فہمیاں پیدا کرنے والوں کی غلطیاں دور کرنے کی کوشش کرتے تھے۔وہ یہ بخو بی جانتے تھے کہ موجودہ ہندوستانی تہذیب وثقافت کیعظمت وبلندی صرف ہندومت کے سہار نے ہیں ہے بلکہ اس میں ہندوازم کے ساتھ اسلامی اور مغربی ثقافتوں کا بھی گرانقذر حصہ ہے۔ان کا بیبھی ایقان تھا کہ مشتر کہ قومی تہذیب کی اشاعت اور ترقی میں ہندوستان کے مستقبل کا رازیوشیدہ ہے۔وہ اس مشتر کہ قومی تہذیب کے لئے گاندھیائی قومی زبان کے تصور''ہندوستانی'' کے حق میں تھے۔اُن کا خیال تھا کہ یہی '' ہندوستانی'' ہندوستان کی قومی زبان اورعوامی زبان (Lingua Franca) بن سکتی ہے ۔وہ اپنے ہندو ورثے پر بھی اسی طرح فخر کرتے تھے جس طرح وہ اسلامی اورمغر بی ورثے کوعز مزر کھتے تھے۔

سرتج بہادرسپر وحُبّ وطن تھے۔انھیں اپنے ملک اور اس کے تہذیبی ورثے سے بے پناہ محبت تھی۔وہ ایک بے باک اور نڈرر ہنما اور دانشور تھے جو ہمیشہ کذب وافتر اے مخالف رہے۔ اُنھوں نے بھی بھی بھی بھی بولنے سے گزیز نہیں کیا۔ چاہے بھی بولنے میں ان کا نقصان ہی کیوں نہ ہو۔وہ نہ صرف مقتدر سیاسی رہنما تھے بلکہ ہندوستانی زبانوں کے تیک بھی ان کے دل میں احتر ام کا

جذبہ موجود تھا۔ تعلیمی کحاظ سے وہ چاہتے تھے کہ ہماری تعلیم ہندوستانی زبانوں کے ذریعہ ہو۔وہ اگریزی کے خالف نہیں تھے کیکن ابتدائی، ثانوی اوراعلی تعلیم میں ہندوستانی زبانوں کے استعال کو وہ ترجیح دیتے تھے۔وہ اردوکوقو می وحدت اورآ گہی کا نمونہ سیحتے تھے۔ان کا بجاطور پر خیال تھا کہ اردو ہندوؤں اور مسلمانوں کی مشتر کہ میراث ہے اور لسانی اور تہذیبی اعتبار سے قومی سیجہتی کی بمحبت کی اور دلوں کو جوڑنے کی ایک علامت ہے۔ بقول سیرو:

سر تج بہا درسپر وکوار دو کی اہمیت اور قومی اتحاد میں اس کے اہم کر دار کا بھر پوراحساس تھا۔ یعنی اس بات پر کامل یقین تھا کہ جورول ار دوزبان نے ہندوستان کی مشتر کہ تہذیب میں ادا کیا ہے وہ نا قابل فراموش ہے۔ وہ ہندوستانی قومیت کے لئے اسے تاریخ کا ایک گرانقذر عطیہ سمجھتے تھے۔ عثمانیہ یونیور سٹی حیر رآباد میں دیئے گئے اسے کا نوکیشن ایڈریس میں انھوں نے کہا تھا:

"I do not wish to tread upon the toes of some sensitive people, who interpret their nationalism in terms of a particular Indian Language. For me it is enough to recognize that Urdu is essentially an Indian language. A language which had its birth in the Deccan and its rebirth in Delhi, and to the growth and development of which Northern India and your part of India have made such valuable contributions. This does not mean that I overlook or underestimate other languages, which may be spoken in your part of the country, and indeed I am happy to know that your University has not banned other Indian Languages, but makes provision for their teaching. If I attach importance to Urdu it is because I feel that in the past it has served as a powerful bond of cultural connection and association between the Hindus and the Muslims. That office can still perform and is performing in many parts of India". 3

سپرواردوکی اسانی و تہذیبی اہمیت کے ساتھ کشر اسانی ملک میں اس کی ضرورت ہے بھی واقف تھے، انھیں اردوکی ادبی اور علمی حیثیت اور اس کے بحاس کا اعتراف تھا، لیکن اس کے ساتھ وہ چا ہتے تھے کہ حق الامکان بیزبان عام فہم زبان بھی رہے اور بے جائف نع سے دورر ہے۔ وہ اردو پر فارسی اور عربی کے اثرات کو جو تاریخ کا حصہ ہیں پیند کرتے تھے، تاہم غیر ضروری طور پر فارسی اور عربی الفاظ کی درآ مدسے نا خوش تھے۔ عثانیہ یو نیورٹی نے اپنا ذریعہ تعلیم اُردورکھا تھا۔ کسی ہندوستانی زبان کو کا میاب طریقے سے اعلی تعلیمات میں استعال کرنے کا بیاب تک کا کا میاب تجربہ تھا۔ اس ضرورت کے تحت دارالتر جمہ میں بے شار کتا ہیں اردو میں منتقل ہوئیں ۔ ترجمہ کے اس کام کو انھوں نے نہ صرف پیند کیا بلکہ اس سے استفادہ بھی کیا، لیکن انھیں اس بات پر اعتراض اس کام کو انھوں نے نہ صرف پیند کیا بلکہ اس سے استفادہ بھی کیا، لیکن انھیں اس بات پر اعتراض

تھا کہ کہیں کہیں غیر ضروری طور پران تراجم کی زبان مشکل ہوگئ ہے اور فارسی الفاظ کا بے جا استعال ہوا ہے۔ انھوں نے اس ایڈرلیس میں یو نیورسٹی اور دارالتر جمہ کی توجہ اس مشکل پیندی کی طرف میذول کی۔ انھوں نے کہا:

"I am free to confess that I have read a number of books, translated into Urdu under your auspices and subject on only criticism which I shall frankly make, I have not only been interested in those books, but have considerably benefited by your translations. The criticism that I have to make is that at times it has occured to me that there is a distinct tendency among the books issued from your Bureau to borrow difficult words from Arabic and Persian. Do not misunderstand me because I recognized that you cannot avoide drawing upon the reserve of Arabic and Persian when translating technical words and phrases or writing in the language not of the market place but in that of culture. Still, I would urge, that if you desire to render true service to Urdu and to invest it with a larger appeal, it is necessary that simplicity of direction should always be kept in view and words which are easily understandable. Whatever their origin Persian, Arabic, Sanskrit or English, should not be replaced by unfamiliar or difficult words. If I may venture to draw your attention to the tendency observable among contemporary writers of Persian in Iran, I shall say that they do not hesitate to absorb freely words from some of the western languages",4

مندرجہ ذیل بالا اقتباس سے بہاندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ کثیرلسانی وتہذیبی ماحول میں اردو کے تعلق سے ان کے اپنے نظریات تھے۔ان نظریات میں انھیں اس بات کا احساس تھا کہ ز مانوں کا کلاسکی زبانوں ہے ایک مخصوص رشتہ ہوتا ہے اور یہ بھی کہ زبانیں ایک سے زبادہ سطحوں یراستعال ہوتی ہیں۔بول حال کی زبانیں علمی زبانوں سے اپنی لفظیات اور اصطلاحات میں مختلف ہوتی ہیں اوران کا اس ضمن میں ایک مخصوص رجحان ہوتا ہے۔ ہندی اور دیگر آریائی زبانیں ، سنسكرت كي طرف جھكتى ہيں اور اردواييز مخصوص حالات اور مزاج كي وجبہ سے فارس اور عربي كي جانب جھکتی ہے۔ تاہم ہندوستان میں ایک رابطہ اور قومی زبان کی حد تک اس رجحان میں نرمی اور کیک ہونا ضروری ہے تا کہ وہ بول حال کےعلاوہ علمی سطح پر بھی عوام الناس سے قریب ہو سکے۔سپرو کا مٰدکورہ اردو کی مشکل پیندی کی طرف اشارہ یا تنقید کواردو کے ہندوستان میں ساجی لسانیات (Sociolinguistic) تناظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے۔ اقبال نے بھی مدراس میں دیے گئے ا پنے لکچر میں غیر ضروری طور پر اردو میں عربی فارسی یا ہندی میں سنسکرت الفاظ کے استعمال کواچھی نظر سے نہیں دیکھاتھا۔ 🙇 اس ضمن میں سپر واورا قبال دونوں گاندھی جی کے لسانی نظریات کی تائید کرتے ہوئے کھائی دیتے ہیں۔گاندھی جی نے متعدد بارغیر ضروری طور برعر کی اور فارسی یا سنسكرت كے الفاظ كے استعال كوتو مي زبان ہندوستاني كے حق ميں مضحكہ خيز بتايا تھا۔ 6. مہاتما گاندھی نے 23/جون 1936ء کے ہریجن سیوک میں لکھاتھا:

> ''سید ھے سادے چالوشیدوں کی جگہ شکرت شیدر کھنے یا شیدوں کو شکرت کا روپ دینے کا بناوٹی طریقہ بے شک براہے''۔ 7

یمی بات فارس اعربی الفاظ کے اردو میں استعال کے بارے میں کہی جاسکتی ہے۔گر جیسا کہ سپرونے کہا علمی زبان کی حیثیت سے عام بول چال کی زبان مختلف ہوتی ہے، اصطلاحات علم وادب کا حصہ ہیں، یہاں پرالفاظ یا اصطلاحوں کے استعال کے سلسلے میں قدر نے آزادی کی ضرورت برقرار رہے گی۔لیکن موجودہ حالات میں جس کی طرف سپرونے فارسی کے حوالے سے اشارہ کیا ہے ہمیں علمی اصطلاحات کے لیے مغربی زبانوں ، خاص طور سے انگریزی ، فرانسیسی یا

جرمن اصطلاحات کے استعال کے لیے اردو زبان کے دروازے کھلے رکھنے ہوں گے تا کہ اردو کے علمی اور معنیا تی افتی تابندہ ، روشن اور تو انار ہیں اور ابلاغ وترسیل میں کسی طرح کی رکاوٹ پیدا نہ ہوسکے۔ یہاں پر میں گاندھی جی کے خیال کو دہرانا جا ہوں گا۔ گاندھی جی نے کہا تھا:

''ہندومسلمان میں جوفرق کیاجاتا ہے وہ بناوٹی ہے۔اییابی بناوٹی بن ہندی اوراردو ہمات کے فرق میں جو فرق کیاجاتا ہے وہ بناوٹی ہے۔فارسی شیدوں کو بالکل الگ کرنا اور مسلمانوں کی بولی سے فارسی شیدول کو بالکل الگ کردینا غیر فطری ہے۔دونوں کا قدرتی سنگم،گنگا جمنا کے شگم ساخوبصورت، قائم رہےگا''۔ 8

مہاتما گاندھی کا نظریہ ہندوستانی مخصوص سیاسی حالات کا نتیجہ تھا۔ ہندوؤں اور مسلمانوں اور ہندی اردو تنازعہ میں ملکی وحدت کے پیش نظر انھوں نے قومی زبان کی حیثیت سے ہندوستانی کا نظریہ پیش کیا تا کہ اس کی مدد سے اردواور ہندی بھی ، ہندوستانی کے جز کے طور پرتر قی کرسکیں ، کیکن سپر وکواس بات کا شدید احساس تھا کہ قومی وحدت اردو ہی کے دم سے ہے۔وہ اردو ہی کوقومی زبان مانتے تھے، جو ہندوؤں اور مسلمانوں کا مشتر کہ ورثہ ہے، جس کی آبیاری ہندوئ اور مسلمانوں کا مشتر کہ ورثہ ہے، جس کی آبیاری ہندوئ اور مسلمانوں نے ایک ساتھ کی ہے۔انھوں نے اور اقبال نے بھی گاندھی جی کے سیاسی نظریئے ہندوستانی کومن وعن قبول نہیں کیا ، بلکہ غیر ضروری سنسکرت یا فارسی رعربی آمیزش سے پر ہیز کرنے کی وکالت کی ۔قومی زبان کے تعلق سے ان کا نقطہ نظر سیاسی نہ ہوتے ہوئے خالص علمی نقطہ نظر تھا۔

#### حواشى:

- 1. اردوایک معیاری (Standard) زبان کی حثیت سے ابھری چوشہروں اور دیہاتوں میں استعال ہوتی تھی۔ مجموعی طور پر اس کا معیار (چند مقامی اثر ات کے ساتھ) کیساں ہے۔ شالی ہند میں مختلف علاقوں، گاؤں اور قصبوں کی زبانیں اور تھی، برج، بھو جپوری وغیرہ ہیں اور ان کا استعال بول چال کی حد تک بہت محدود پیانے پر ہوتا ہے۔
  - 2. سرتیج بهادرسیرو: بهاری قومی زبان مطبوعه انجمن ترقی اُردو (بهند) دبلی 1941 ' ص30-32

- Tej Bahadur sapro :Welding the Nation Academic .3

  Adresses and Selected Writings, Ed. by k.N. Raina,

  N.M. Tripathi pvt. ltd. 1974, page 60
- Tej Bhadur Sapro: Welding the Nation -Academic .4

  Adresses and Selected Writings, Ed. by K.N.Raina,

  N.M.Tripathi pvt.Ltd. 1974, page 63
  - 5. ملاحظه بوا قبال كي تقرير مطبوعه "بندؤ" مدراس 1929ء
    - 6 د کیھیےمشتر کہ زبان: مہاتما گاندھی نے کیا سوچا تھا؟
      - 7. يضاً ص9
- 8. یہاں اس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ اردو کی قواعد کی ساخت خالص ہندی ہے اور اس کی بنیاد کی شادی شدیات (لفظیات) ہے بھی ہندی الاصل (سنسرت) ہیں۔ اردوایک ملی جلی زبان ہے جس میں فطری طور پر جذب کرنے کی صلاحیت موجود ہے۔ ہندی کے وکاس ہی میں عربی فاری لفظوں سے بچنے کا رجحان شروع ہی سے پیدا کیا گیا ہے۔ اردوفراخ دلی کے ساتھ انگریزی الفاظ کا استعمال بھی کرتی ہے۔

پروفیسرعبدالستار دلوی ٔ صدرشعبهٔ اُردو ٔ ممبئ یو نیورشی ٔ ممبئی ره چکے ہیںاور اِن دنوں ڈائرکٹر انجمن اسلام اُردو ریسرچانسٹی ٹیوٹ ٔ ممبئی ہیں۔

## هندوستانی تهذیبی روایت اوراُردوشاعری

اپنی گفتگو کوایک خاص معنی دینے سے پہلے میں یہ بتانا چاہوں گا کہ إدهر مغرب میں تہذیبی مطالعات نے ایک مستقل شعبۂ علم کی صورت اختیار کرلی ہے۔انیسویں صدی کے نصف آخر میں میں جوسوال قائم کیے تقے اور بعدازاں ایف۔ آخر میں میں جوسوال قائم کیے تقے اور بعدازاں ایف۔ آر۔ لیوس نے آر مللا کے دور سے بھی زیادہ صارفی اور مسابقتی دور میں ان سوالات کو ایک نیا تناظر عطا کیا تھا۔ ان کی معنویت آج بھی برقر ارہے۔اس سلسلے میں اسٹوارٹ ہال، گایری چکرورتی اسپواک،اڈورنو،ارجن آپا ڈرائی،ریمنڈ ولیمزاور حامد نفیسی وغیرہ نے تہذیبی مطالعات کو جو نے معنی مہیا کیے ہیں،اس کے باعث تہذیبی مطالعات کو جو نے معنی مہیا کیے ہیں،اس کے باعث تہذیبی مطالعے کا شعبہ پہلے سے زیادہ وسیع ہوا ہے۔

00

تہذبی مطالعہ یعنی ادب وشعر کا تہذبی مطالعہ بادی النظر میں جتنا آسان اور سہل الحصول دکھائی دیتا ہے۔ اتنا آسان محض اس لیے ہیں ہے کہ تہذیب یا ثقافت بقول ریمنڈ ولیمزان دوچار لفظوں میں سے ہے جو بے حد پیچیدہ ہیں، یعنی جن کے مفہوم کے تعین میں ہمیشہ عدم اتفاق کی صورت پیدا ہوتی رہی ہے۔ خودا یلیٹ جب اپنی کتاب Notes Towards the Definition صورت پیدا ہوتی رہی ہے۔ خودا یلیٹ جب اپنی کتاب of Culture تی مقال کہ لفظ کیجر اطلاقی سطح پر علی العموم غلط معنی میں اس کثرت کے ساتھ مستعمل ہے کہ اس کی اصل دلالتیں تجیرات کے انبوہ میں گم ہوگئی ہیں۔ عرصۂ دراز تک ہمارے یہاں بھی تہذیب وثقافت کی حد بندی کا مسئلہ طلب رہا ہے۔ سرسیداوران کے دفقانے انبسویں صدی کے نصف آخر میں کیچراورسویلزیشن جیسے الفاظ کے سرسیداوران کے دفقانے انبسویں صدی کے نصف آخر میں کیچراورسویلزیشن جیسے الفاظ کے

لیے بالتر تیب تہذیب وتدن کی اصطلاحات وضع کی تھیں۔ ید دونوں الفاظ ان کے زدیک مغرب کی طرز زندگی، عادات واطوار نیز ایجادات وانکشافات بشمول سائنسی، تکنیکی و ذہنی ارتقا کی ایک منزل کے مظہر تھے۔ ہمارے ادوار میں جن تین معنی میں کلچر کا لفظ مستعمل ہے اور جوایک دوسرے کے ساتھ مر بوط ہیں، ریمنڈ ولیمز نے مختصر لفظوں میں انھیں اس طرح بیان کیا ہے:

**1st:** A general process of intellectual, spiritual and aesthetic development.

**IInd:** A perticular way of life, of either a people, a period or a group.

**IIIrd:** The works and practices of intellectual, and especially artistic activity."

الف: دانشورانه، روحانی اور جمالیاتی فروغ کا ایک عمومی عملیه -ب: کسی ایک گروه یا کسی خاص دور کے عوام کا ایک مخصوص طرز زندگی -ج: دانشوران سطح کے کارنامے بالخصوص فن کاران عمل -

اگران تین نکات کوسا منے رکھ کر بات کی جائے تو مجموعاً یہ کہا جاسکتا ہے کہ تہذیب ایخ مختلف المعانی تعبیرات اوراعمال وتفاعل میں روایتی طور پر جن خصائص سے عبارت ہے۔ہم اضیں درج ذیل معنی میں اخذ کر سکتے ہیں۔

#### 00

اس طور پر تہذیب نام ہے اس اجھاعی معاشرت کا جس میں باہمی وہٹی اور مادی شمولیتیں اور شرکتیں انسانی احتیاجات اور ضروریات کی تشکیل و تحکیل کرتی نیز انسانی احتداری ماحول کی پرورش کرتی ہیں۔ اشتراکِ عمل کے نتیج میں حاصل ہونے والے وہ سارے داخلی اور خارجی ممتاز اسالیب ایک دوسرے کو مربوط کرنے والے اور ایک دوسرے کی فلاح اور آسودگی کے لیے متلازم و بنیادی اصول اور رویے جن سے نہ صرف یہ کہ آئندہ نسلیں اخذ وکسب کرتی ہیں بلکہ جھی

سہولیت، بھی ضرورت، بھی شائنگی کی خاطران میں ترمیم وتوسیع بھی کرتی ہیں۔ تہذیب ان کے اجتماعی اور تخصیصی افکار وتصورات، اقد اروتر جیجات، عقائد ورسومات کی عکس ریز ہوتی ہے۔ بنی نوع انسان کی تہذیبی تاریخ اسی باہمی تفاعل، تصادم اور انضام کے مسلسل عمل سے عبارت ہے۔ اس طور پر تہذیب مظہر ہے معاشرتی شعور کے ارتقاکا۔ جس کے تحت زہنی وعملی قوتوں کا اشتراک ہخلیق، ایجاد اور اختراع کے ہر پہلو سے نمایاں ہوتا ہے۔ انسان اپنے اسلاف سے حاصل کردہ آگا ہیاں، ترمیم واضافے کے بعد آئندہ نسلوں کوسونپ دیتا ہے۔ آئندہ نسلیں اپنے تج بات کے سرمائے کو اپنے اخلاف کے سپر دکر دیتی ہیں اس طرح تہذیبی اقد ارجوا پئی ہرصورت میں انسانی ہیں، مسلسل توسیع کے عمل سے گزرتی ہیں۔

00

انسان مسلسل اپنے حیوانی عناصر اور اثرات کو کاٹے چھا نٹنے کی سعی کرتا رہا ہے۔ اس طریقِ عمل نے اس کے اندر جمالیاتی نظم وضیط اور انتیازات کی فہم کی راہ روشن کی ہے۔ زبان و ادب بھی انسانی تخلیق بدالفاظِ دیگر تہذیبی سرگری کا نتیجہ بیں۔ ادبی نقید کے نزدیک تہذیب نام ہواقد ارکے اس مجموعے کا جو بالخصوص انسانی تخیل کے تخلیق کردہ فنی شہ پاروں کے ذریعے عہد بہ عہد منتقل ہوتا آیا ہے اور ہوتارہے گا۔ اس لحاظ سے تہذیب، انتیازات کو ایک واحدے میں ڈھالئے کا کام بھی انجام دیتی ہے اور ادب ای عمل کو ایک مختلف نہے پر جاری رکھتا ہے۔ ادب تہذیب کی اس موج کوکسب کرتا ہے جس کی شاخت اتحاد بشریت، انسانی اخوت، با ہمی بھائی چارہ، انس اور محبت جیسے جذبوں اور قدروں سے عبارت ہے۔ ادب، تہذیب کے اُن بنیادی عناصر کو اپنے مفاجیم کا جزبنا تا ہے جو تفریق بشریت کے برخلاف عالمی انسانی برادری کے تصور سے پیچائے مفاجیم کا جزبنا تا ہے جو تفریق بشریت کے برخلاف عالمی انسانی برادری کے تصور سے پیچائے وائرون نے اس ضمن میں کھا ہے:

رکھتے ہیں۔ چنا نچ گلوکار کی آ واز خواہ گئی ہی اچھی ہوا ہے بھی ضروری تربیت حاصل کرنی پڑتی ہے بعنی گانے کے پیشہ ور معیار تک پنچنا پڑتا ہے۔ فئی تخلیقات کو پسند کرنی پڑتی پر تی ہے بعنی گانے کے پیشہ ور معیار تک پنچنا پڑتا ہے۔ وفئی تخلیقات کو پسند کرنے کی تہذیب بھی ہوتی ہے بعنی پسندیدگی کا ایسا طریقہ جود کیھنے والے کو تخلیق ممل میں شریک کرتا ہے۔ اس کے اندر فن کا رکو بیدار کرتا ہے اور اس میں وہی جذبہ ابھار تا ہے جسے تخلیق کرنے والے نے اپنے شاہ کار میں واقعات اور ظاہر کی عکاسی کرتے وقت محسوں کیا تھا۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ فن پارے صرف ماضی کی تہذیبی یادگارین نہیں ہوتے بلکہ موجودہ تہذیب کے بھی ایسے عنا صر ہوتے ہیں جوئی نسلوں کے خیالات ، جذبات اور تصورات کوڈھالتے ہیں۔''

ادب، تہذیب کے تحفظ اور تہذیبی اقد ارواسالیب کونسلاً بعد نسل منتقل کرنے کا بہترین فرریعہ دریعہ کے اسلائی خاص عہد فرریعہ کے اقد ارواسالیب جن کی تشکیل میں صدیاں صرف ہوئی ہیں یا ایک خاص عہد میں کسی مخصوص طبقے یا قوم کے عقائد وافکار، رسومات اور ان کی ادائیگی کے طریقوں، زندگی کے آداب و اطوار، فطرت سے رابطوں، امرونواہی اور باہمی رفاقتوں اور رقابتوں کی نوعیت، اعتقادات میں فوق الفطری آثار اور اوہام پرستی وغیرہ کے حوالے سے ادب جس طور پر آشنا کراتا ہے وہ دستاویز کہ نہیں ہوتے مگر دستاویز وں کے لیے اسناد، استدلال اور معتبر حوالے کا حکم ضرور رکھتے ہیں۔

#### 00

اردوزبان کی تاریخ ، ہماری تہذیبی زندگی بلکہ ہمارے اجتماعی الشعور کی تاریخ ہے جس نے ایک سطح پرلنگو افرینکا کا ایک عظیم تہذیبی اور تاریخی کارنامہ انجام دیا تو دوسری طرف کم سے کم عرصہ میں اپنی استخلیقی اہلیت اور تمول کا بھی ثبوت فراہم کیا جس کی بہترین مثال ہماری شاعری اور داستانوں کا غیر معمولی سرمایہ ہے۔ میر نے زدیک کسی قوم کے خیل کی بلندی کو ناپنے کا اگر کوئی پیانہ ہوتو وہ سائنس ہے نہ فلسفہ بلکہ شاعری ہے۔ جس قوم کی شاعری جتنی بلند ہوگی ، اتنا ہی اس کا تخیل بلند ہوگی ، اتنا ہی اس کا تخیل بلند ہوگا اور اتنی ہی اس میں عوام الناس کے درمیان ترسیل وابلاغ کی صلاحیت بھی زیادہ ہوگی۔

اردوزبان نے بلاشبہ اپنے صحیح معنی میں انفراد کے پہلو بہ پہلوا جماع کے سیاسی اور ساجی شعور، ان کی جذباتی اور داخلی کشمکشوں، ان کی تهذیبی حسیت نیز ان کی آرزوؤں اورامنگوں، کلفتوں اور ہزیمیوں کواس طور پر رقم کیا کہ آج میسر ماہیہ ہمارے لیے اپنی تاریخ کا ایک معتبر ترین سراغ بن گیاہے۔ اردوزبان کی اسی صلاحیت نے اسے ہرعہد میں ایک فئے معنی بھی دیے ہیں اور ادائیگی کے گونا گوں طریقوں سے بھی سرفراز کیا ہے۔اس کے پس منظر کی تشکیل میں وسطِ ایشیاسے کے کرعرب وعجم نیز ایران کی فہم و دانش کے سانچوں اور رسومات کا بھی بڑا ہاتھ رہاہے۔ ماضی بعید میں بھی یہ سانچ سنسکرت کے ذریعہ دسطِ ایشیا اور ایران کی سرز مین سے ہوتے ہوئے ہم تک پہنچے تھے،اور بھی تہذیبی سطح پر میسرین آ دابِ زندگی کوہم نے اپنے طرزِ احساس سے منسلک کیا تھا، ہڑیا اورموہن جوداڑو کے آثار اس معاملت کے ٹھوں مظہر ہیں۔جس زبان کے تہذیبی خمیر میں ہندوستانی فکر وفسوں کےعلاوہ اتنی بہت ہی دیگر تہذیبوں کا رنگ وآ ہنگ بھی شیر وشکر ہو گیا ہو،اس کی رسائی اوراس کی لطافت کے اپنے معنی ہیں۔اردولسانی مذاق اور ہمارے وسیع تر شعری تخیل کی تشكيل نيزاس احساسِ جمال اورادراك ِحقيقت كى تربيت ميں انھيں تمام مذكورہ بالا جغرافيائى وحدتوں نے اہم کر دار ادا کیا ہے جس کے باعث ہماراتخیل غیر معمولی بلندیوں سے ہم کنار ہوا ہے۔ غالب یا اقبال کی شاعری محض ان کے انفرادی تخیل کی بلندی کی آئینہ دارنہیں ہے۔ بلکہ وہ پورے قوم کے تخیل کی بلندی کی ایک مثال ہے کہا بنے فکر اور اپنے وجدان کے کن عظیم الثان منازل تک ہم نے رسائی حاصل کی ہے۔

00

جہاں تک ہندوستانی تہذیب کے مختلف النوع تشکیلی عناصر کا سوال ہے۔ وہ ایک دوسرے میں استے رہے بسے ہوئے ہیں کہ انھیں ایک دوسرے میں استے رہے بسے ہوئے ہیں کہ انھیں ایک دوسرے سے نہ توالگ کیا جاسکتا ہے جومعصوم اور دوسرے سے نہ توالگ کیا جاسکتا ہے اور نہ کسی الیمی تہذیب کا تصور ہی کیا جاسکتا ہے جومعصوم اور بمیل ہو مختلف جغرافیا کی وحدتوں یا کروں میں نشو ونما پانے والی تہذیبیں تطبیق کے ساتھ تفریق کے بعض پہلور کھتی ضرور ہیں لیکن بنہیں کہا جاسکتا کہ کسی بھی قشم کی تفریق یا ملاوٹ ان کی تہذیبی

شاخت میں مانع آتی ہے۔ ہر تہذیب کا اپناایک وسیع تخیل ضرور ہوتا ہے کین اس کے معنی پینیں ہیں کہ ایک تہذیب دوسری تہذیب سے پچھا خذہی نہیں کرتی یا نہیں کر سکتی۔ عالمی انسانیاتی تاریخ یہی بتاتی ہے کہ دنیا بھرکی تہذیبیں ایک دوسرے سے اخذبھی کرتی رہی ہیں اور ایک دوسرے پراٹر انداز بھی ہوتی رہی ہیں۔

جن دانش وروں کا اسرار کسی خاص جغرافیائی اور لسانی تہذیب اور اس کی شعریات پر ہے اور اکثر کسی ادبی یا لسانی دعویٰ کی اوّلیت کا سراا پنی سرزمینوں میں تلاش کرتے ہیں۔ اُن میں ایک حلقہ وہ ہے۔ جس کی ترجیحات میں جغرافیائی عصبیت کا پہلوزیادہ شدت کے ساتھ حاوی ہے۔ اس حلقے نے ہندوستان میں دلیں تہذیب کا نعرہ بھی بلند کیا ہے۔ دوسرا حلقہ وہ ہے جس کے تاثر میں جغرافیائی تعصبات کے بجائے علمی دعاوی کا پہلوزیادہ روشن ہے۔ اس حلقے میں عموماً ان میں جغرات کا شار کیا جاتا ہے جن کی تاریخ و تہذیب کے بیج و خم پر گہری نظر ہے اور جومشتر کہ اقدار انسانیہ کے نقیب ہیں۔

00

پہلے زمرے میں آسپینگلر کوشامل کیا جانا چاہیے، جس کی فکر اور دعاوی ہڑی حد تک جغرافیائی تہذیبی عصبیت پر منتج ہیں۔ اس کا اصرار ہے کہ تخلیق کار تہذیب کے امکانات کو ہروئے کار لاتا اور تخلیق کے ذریعے اسپنے گر دوپیش سے مطابقت پیدا کرتا ہے۔ امکانات کو حقیقت میں ڈھالنے کا کام نابغوں کا ہے۔ اظہار کی ہیش بہا قوت تہذیب کے عروج کی مظہر ہوتی ہے اور اس قوت میں کی واقع ہونے کے معنی اس تہذیب کے زوال کے ہیں۔ اس مرحلے پر بقول آسپنگر:

د فن کارزیادہ سے زیادہ تحصیل زر کی غرض سے اجنبی تہذیبوں کے تمنیکی سرمائے اور فن کارزیادہ سے زیادہ تحصیل زر کی غرض سے اجنبی تہذیبوں کے تمنیکی سرمائے اور فنی اوضاع یاروایتی ہیئوں کی نقل پر قانع ہوجا تا ہے۔''

اسپینگلریہاں تک کہتا ہے کہ تخلیقی آزادی ایک بے معنی تصور ہے۔ کیونکہ تہذیب خود ایک جرہے۔ دوفن کی اظہاری ہمیتوں میں اپنے مطابق عمل کراتی نیز فنکارکوایک آلے کے طور پر استعال کرتی ہے۔ اس طرح ووفن کے عملِ ترسل کو بھی زمان ومکان کے ایک مخصوص حصار تک

محدود کردیتا ہے کہ ترسیل فن ایک قوت ہے اور تخیل کے وسیلے سے قاری اور فن کار کی باہمی شرکت مستحکم ہوتی ہے۔ تخیلی شرکت کے بغیر فن پارہ محض ایک کاٹھ کا ٹکڑا، کا غذ کا پرزہ یا آوازوں کا جمگھ طا ہے۔ تخیل، ترسیل کے ممل کو مکمل کرتا ہے۔ مگر اسپین مگر تخیل کی صلاحیت کو بھی تہذیب کے ساتھ مشروط کر کے دیکھتا ہے۔ وہ کہتا ہے:

'' کوئی اجنبی یا غیر مکی شخص اسی لیے کسی دوسرے تہذیبی گروہ کے فن کو پوری طرح نہیں سمجھ سکتا کہ اس کے خیل کی صلاحیت اس کی اپنی تہذیب کی زائدہ و پر وردہ ہوتی ہے۔''

اسی بنیاد پر آسینگر اس نتیج پر پہنچتا ہے کہ دوختاف تہذیبی فن کاروں کے تقابلی مطالع اور تجزیے کی کوئی بھی کوشش بے کارمحض ہی ہے۔ ہر تہذیب کا اپنا ایک فنی اسلوب اور ایک نظام ہیئت واصناف ہوتا ہے جو اسی تہذیب کے ساتھ مخصوص اور اسی تہذیب کے موافق ہوتا ہے۔ اسینگر کہتا ہے۔ جیسے مغربی فن پر موسیقی کا ، کلا سیکی فن پر شبیہ سازی کا اور مصری فن پر عمارت سازی کا اثر ہمہ گیر ہے۔ اسی لیے اس کا اصر ارہے کہ:

''انفرادی فن کارول پر لکھنے کے بجائے تہذیبی اسالیب کوموضوع بنا کرفن کی تاریخ لکھنا جا ہیے۔''

اسی روشی میں اسالیب فن، اصناف ادب اور ان کے نظام ہیئت کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔ وہ اصناف واسالیب جو ماضی یا ماضی بعید میں چلن کا حکم رکھتے تھے مگر اب ان کامحض ایک تاریخی شخص ہی باقی رہ گیا ہے اس کی وجوہ اور مضمرات کیا ہو سکتے ہیں؟ وہ یہ سوال بھی کرتا ہے کہ موجودہ زمانوں میں ان کا احیا کیوں ممکن نہیں ہے آسپین مگر نے اس صورتِ حال کی وجوہ بھی تہذیب کے جبر میں تلاش کی ہے جس کے باعث ایک عہد کی ساختوں کی جگہ بھی انہائی سرعت اور بھی انہائی سرعت میں اور بھی انہائی سرعت میں اور بھی انہائی سرعت میں اور بھی انہائی سست رفتاری کے ساتھ دوسری ساختیں لے لیتی ہیں۔ تہذیب کے اس ممل کی روشنی میں اور ڈز سانیٹ رومان پاروں Romances ، قدیم رزمیوں 'طلسمی کہانیوں' تمثیلی قصص' داستانوں' قصا کہ'واسوخت' ریختی اور شہر آشوب وغیرہ کا مطالعہ بھی کیا جا سکتا ہے۔

وہ لسانی ساختیں جھوں نے مختلف تہذیبی کروں میں تفکیل پائی ہے۔انیسویں صدی ہی سے ان میں بہم دیگر ادغام وانفام کی صورتیں بھی وضع ہورہی ہیں اوراسی طرح ایک دوسر ہے کے نظام ہائے ہیئت واسلوب نیز شعریات وقواعدیات ایک دوسر ہے پراثر انداز ہور ہے ہیں اور خے جمالیاتی واحدوں میں بھی ڈھل رہے ہیں۔اس طرح پیروی مغرب سے گریزیا پیروی مشرق سے انحراف کے رویے بھی جزوی یا مکمل طور پر بے معنی ہوتے جارہے ہیں۔اس طرح کسی ایک لسانی تہذیب کی کو کھ سے جنم لینے والے اسالیب کا مطالعہ علمی تخصیصات قائم کرنے کے لیے تو صائب قرار دیا جاسکتا ہے اور بالخصوص کلاسیکی ادبیات کے مطالعے کے شمن میں میطریق کار مناسب بھی ہے مگر انیسویں صدی کے بعد کے ادب یا ادبی متن کی تفہیم محض اسی شرط کے ساتھ مناسب ہوگی۔

00

محولہ بالا مختلف تصورات کی روشی میں ہندوستانی تہذیب اور اردو کی لسانی تہذیب اور اس کی جڑوں یا اس کے جوٹی الآفاق پس منظر اور سلسلوں کا جائزہ لیں تو دلچیسی سے خالی نہ ہوگا۔

ہندوستانی تہذیب وحدت اندر کثرت سے مماثل ہے۔ چار پانچ ہزار سال قبلِ میں جیوٹی بڑی کئی تبدیلیاں واقع ہوتی رہیں نیز یہ تغیرات سے کے کرموجودہ زمانے تک اس میں جیوٹی بڑی گئی تبدیلیاں واقع ہوتی رہیں نیز یہ تغیرات تہذیبی وحدت پر بھی اثر انداز ہوتے رہے۔ نیگر ایڈ اور پروٹو اکسٹر ولاکٹر کے بعد دراوٹر ہندستان آئے جن کے ساتھ ترتی یافت میں بن تہذیب کی وراشت تھی۔ ہزارڈ بڑھ ہزارقبل میں میں آریہ وسط ایشیا کے مختلف علاقوں سے جھوں کی شکل میں وارد ہوئے جن کے پاس اپنااعتقادی نظام ، اساطیر ایشیا کے مختلف علاقوں سے جھوں کی شکل میں وارد ہوئے جن کے پاس اپنااعتقادی نظام ، اساطیر اور اسلوب حیات تھا۔ ان دونوں اقوام میں زبر دست نسلی اور تہذیبی تفریق تی تم دوا نتہا وں کے قصادم سے انضام کی وہ شکل بھی برآ مد ہوئی جے بعدازاں شکر آ چاریوں نے بڑی حد تک ایک واحدے میں ڈھال دیا۔ بودھ مت ، برہمنی نظام کی سخت گیری اور رسوم پرسی کے خلاف ایک بعناوت تھا۔ برہمی اجارہ داری کوجین مت سے بھی صدمہ پہنچا مگر بالآخر یہ دونوں ندا ہب ، ایک بعناوت تھا۔ برہمی اجارہ داری کوجین مت سے بھی صدمہ پہنچا مگر بالآخر یہ دونوں ندا ہب ، ایک طویل تہذیبی سفر کے نمایاں سنگ ہائے میل بن کررہ گئے۔

مسلمانوں کی با قاعدہ آمد ہے بل ،عرب صدیوں سے ہندوستان کے ساحلی ،بالخصوص جو بی ساحلی علاقوں میں تجارت کی غرض سے آیا کرتے تھے۔ان کی آمد سے ویشنوتح یک میں نئ جان آگئ جس کا ثمرہ بھگتی تحریک کی شکل میں رونما ہوا۔ بھگتی تحریک نے مذا ہب کی رسمی اور خارجی حدود کو ناروا تھہرایا اور وحدتِ انسانی کے تصور پراپنے فکر کی اساس رکھی۔ ہندوستان میں جومسلمان آئے تھے ان میں عربوں کی تعداد بہت کم تھی۔عرب سامی النسل تھے۔ جبکہ زیادہ تعداد ان مسلمانوں کی تھی جو وسطِ ایشیا عربوں کی فکر کی پرداخت کا مسلمانوں کی تھی جو وسطِ ایشیا اور ایران سے تعلق رکھتے تھے۔ وسطِ ایشیا عربوں کی فکر کی پرداخت کی وطنِ قدیم تھا اور ایران کی فکر کی پرداخت زرتشت اور اوستا کی فضا میں ہوئی تھی خود ایران میں آئیوں کی ٹیسلیس آئیوں اور ایہیں آباد ہوگئیں ایران آریہ ہی سے شتق ہے۔

ہندوستان کو جن مسلمانوں نے آباد کیا وہ نسلی اعتبار سے آربیہ ہی تھے، اسی لیے ہندوستان میں آنے کے بعد آئھیں یہاں کے باشندوں کے ساتھ دوئی کا احساس پیدائہیں ہوا۔ انھوں نے ہندوستانی فکر اور آ داب زندگی، ادب، فنون، جنگی حکمتِ عملی، اسلحہ سازی، قانون سازی اور تعمیریات وغیرہ پر دوررس اثرات قائم کیے اس کے عوض میں مسلمانوں نے عام رسومات اور ہندوستانی تصوف سے جواقد اراخذ کیں وہ ان کی زندگی اور ادب میں شیر وشکر ہوگئیں۔

ہمارے ادب میں ہندو ویدانت، تصوف اور اسلامی فکر کے اشتر اک کی صورت شروع سے موجود و جاری ہے۔ وہ مشتر کہ تہذیب جس کا ضمیر روا داری، وسیع المشر بی، بے لوثی، خلق، استحسان، اخوت اور ریگا نگت جیسی قدروں سے اٹھا تھا۔ اردواور دیگر بولیوں کے ادب نے انھیں استحسان، اخوت اور ریگا نگت جیسی قدروں سے اٹھا تھا۔ اردواور دیگر بولیوں کے ادب نے انھیں استحسان مائیا۔ شعرانے بالعموم وحدت الوجود کے اس تصور کونفسِ شعر میں اُتارا جوان کے فرجی عقیدے سے متصادم مگر صوفیا کے توسط سے محترم تھا۔ انہی کی طرح اردوشعرا بھی بنی نوعِ انسان میں وحدت جو ہرکے قائل ہیں۔

ہندوستانی فلسفہ وفکر میں ابتدا ہی سے علم وعمل کی اہمیت اور آتما پر ماتما کے رشتے جیسے عنوانات پردقیق بحثیں اٹھائی گئی ہیں۔ دنیا کو جہاں مایا جال یا فریب نظر کانام دیا گیا ہے وہیں حقیقی عرفان کے حصول میں لذائذ و آسائش دنیا کوزبر دست سدراہ بھی بتایا گیا ہے۔ ویدانت نے جو

نفسِ انسانیت کے خیر کے ساتھ صبط نفس، ارتکا زنفس نیزنفس کشی، تجرداور فقروفاقہ کی تعلیم دی ہے ۔ اپناایک مٰد ہبی جواز رکھتی ہے۔ شوپنہار کواس فلفے نے ایک محفوظ را وِ عافیت دکھائی تھی۔ اپناایک مٰد ہبی جواز رکھتی ہے۔ شوپنہار کواس فلفے نے ایک محفوظ را وِ عافیت دکھائی تھی۔

دراصل جوسرز مین فلسفه و فکر، علم و عمل یا دهیان گیان کی اتنی بڑی تاریخ اپنے جلو میں رکھتی ہے اور تشکیک و حقیق ، تقید و تفحص کے میلان سے جس کا خمیر اٹھا ہے اور فطرت کے وسیح تر دامن میں جہال ذہانتوں نے جلا پائی اور فتنہ و فساد سے دور رہ کر جہال علم و عرفان کی مغزلیں طے کی جاتی رہی جی و و بان علم روز مرہ کی سرگرمی کی حیثیت اختیار کر لیتا ہے اور فکر روح کی اشتہابن جاتی ہے ۔ روحانی غواصی یا استغراق کے اس عمل کی پشت پر بھی و جود و عدم کی ماہیت کو بھیے کی للک چھپی موئی ہے۔ ادراکات سے پر ے اٹھنے کی خواہش انسان کے ادراک ہی کی ایک کر شمہ سازی کا حکم رکھتی ہے ، ہمارے عہد میں و جود یت Existentialism نے جسے کئی نام دیے ہیں۔

ہندوستانی فلفے کے اکثر نظاموں اور مکا تیب میں روحانیت اور مادّیت ہردومیلان کا الحاق واشتراک ملتا ہے۔جدیدعہد کا انسان اسے پھرایک نظمتی ہم پہنچانے میں سرگرداں ہے۔ اس کی ایک صورت کپیلا کے سانکھیے نظام اور اس کی تعلیمات میں دکھائی دیتی ہے، جس کا اصرار ہے کہ انسانی روح حقیقی علم کے عرفان کے ذریعے ہی نجات حاصل کر سکتی ہے اور حقیقی علم کے عرفان کا تصور، تصور ذات باری سے عاری ہے۔ خدا کے بالمقابل فطرت کی خلاقی ہی تمام کا نئات کی زائیدہ اور فطرت ہی اس کی پروردہ ہے۔ خدا کے بالمقابل فطرت کی خلاقی ہی تمام کا نئات کی زائیدہ اور فطرت ہی اس کی پروردہ ہے۔ سانکھیے کے علاوہ لوگیات جسے چارواک سے منسوب کیا جاتا ہے، بھی خدا کے وجود کو تسلیم نہیں کرتا کیونکہ جو شئے انسان کے حواس کا تجربہ نہیں بنتی اس کا کوئی وجود ہی نہیں ہوتا۔ دانش و بینش کی ہے آزادی اور تعقل و تجربے پراصرار کا ہے رو ہیم مغرب میں وقباً فو قبا مختلف نظریوں کی شکل میں رونما ہوتا رہتا ہے۔ ہندی فلسفہ نے خالق کا نئات یا سی ہستی مطلق کے تصور سے جہاں انکار کیا ہے وہاں جو ہر ربّانی کے خلا کو علم کے نور سے بھردیا ہے۔ مشاہدہ باطن ہی سے ایک راہ اخلاقی تنظیم کی طرف بھی جاتی ہے اور حواس واشیا کے باہمی رشتے نے اثبات انا کے سے ایک راہ اخلاقی تنظیم کی طرف بھی جاتی ہے اور حواس واشیا کے باہمی رشتے نے اثبات انا کے تصور کی بھی تر ویج کی ہے جوانا اور اشیا دونوں کو ایک خے معنی کا تنا ظرعطا کرتا ہے۔

ہمارے پہاں ادب وتہذیب کے رشتے کوسب سے پہلے احتشام حسین نے موضوع بحث بنایا تھا۔ان کا تہذیب کا تصور، بڑی حد تک مارکسی تھا۔انھوں نے اپنی فکراوراینے نتائج میں بہت زیادہ آزاد بوں کو پروان نہیں چڑھنے دیا اور نہ ہی ہندوستانی فکر وفلسفہ کوانھوں نے کوئی اہمیت دی تھی جوار دوشاعری کی روح میں رچ بس کریک جان ہو گئے ہیں اور جس نے ایک وسیع تر تخیل کی صورت اختیار کرلی ہے۔ جب ہم مشترک تہذیب اور مشترک اقداری نظام اور ایک وسیع ذہن کی بات کرتے ہیں تو ہمارااشارہ کسی ایسی ہندوستانی تہذیب یااس کے تصور کی طرف ہوتا ہے جس کی تاریخ صدیوں برپھیلی ہوئی ہےاور جوخودگری ،خودنگری اورخودشکنی کےعلاوہ خودروی کے جوہر بھی اینے اندررکھتی ہے۔ وہ اثر قبول بھی کرتی ہے اور دوسری تہذیب یا تہذیبوں پراٹر انداز بھی ہوتی ہے۔مسلمان جب ہندوستان میں داخل ہوئے تو ان کی طرز فکراورطرز عمل میں عرب وابران اور وسط ایشیا میں بیروان چڑھنے والی ان تہذیبی قدروں اور روپوں کا رنگ وآ ہنگ زیادہ کاری تھا جن کی تشکیل اور برداخت قدرے آزادانہ طحیر ہوئی تھی اسی لیے متصوفانہ فلسفہ وُکر کے فروغ کے لیے ہندوستان کی سرز مین ان کے لیے زیادہ موافق ثابت ہوئی مجرحسن نے ایک جگہ کھا ہے کہ: "اردوادب کے مزاج اور تہذیبی فضا پر ایرانی اور فارس اثرات کی نشاندہی کرتے وقت مشترک آریائی پس منظر کو یا در کھنا ضروری ہے جس نے قدیم فارس اصطلاحوں ہی کونہیں بلکہ تصورات اوراقد اراور تہذیبی رویوں کوبھی ہندوستان میں رچا بسادیا جسے تصوف کها گیاوه اس مشتر که تهذیب اوران مشترک اقدار کا فکری اظهارتها - اسلامی تصوف کی نشو ونمازیاده تر انهی علاقوں میں ہوئی جہاں بدھ وہار تھے۔ بلخ اور بخارااس کی مثال ہیں۔ ہندوستانی اورایرانی تصوف کے درمیان مشترک اقدار کی بنایر آزاد خیالی، وسیج المشر فی اور رواداری کی روایات نے اردومیں رواج یایا۔"

تصوف ایک علم بھی ہے، ایک فلسفہ بھی اور ایک طرز حیات بھی نیز طرزِ عمل بھی، جونفسِ انسانی کو اخلاقی رذائل سے پاک کرنے اور روحانی سطح پران صداقتوں کے عرفان کی طرف مائل کرنے سے عبارت ہے جنمیں مابعد الطبیعیاتی کہا جاتا ہے۔ تزکیہ، اصلاً باطنی تطہیر کا نام ہے۔ اعلی اخلاق سے آراستہ کرنا اور رذائل سے پاک وصاف کرنا ہی تڑکے کا منصب ہے۔ اس طرح فلسفہ تصوف میں تزکیہ وقطہ پر کے علاوہ استغراقی باطنی اور عرفانِ حق جیسے روحانی اعمال کے بھی خاص معنی بیں جسے مراقبہ اور یوگا یا گیان دھیان کا نام دیا گیا ہے اس میں بھی تفکر ، محویت ، سپر دگی اور داخلی غواصی جیسے امور کی اپنی جگہ اہمیت ہے۔ ہندوستانی فکر کا ایک خاص پہلوو صدة الوجود کے اس تصور کے ساتھ مشروط ہے کہ خدا لا محدود اور ماور اہے۔ وہ واحد بھی ہے مکمل بھی۔ مادہ ، شربی شربی تربی میں تاریکی ہی تاریکی ہی تاریکی ہی تاریکی ہے۔ روح کا مقصد اعلیٰ حقیقت اولیٰ یعنی آئما کا یا پرم آئما میں خیقت مطلق کا مشرقی متصوفانہ روایت میں ایک خاص حلقہ فنافی اللہ کا مدی بھی ہے۔ ہندوازم میں حقیقت مطلق کا عرفان عومی انسانی فہم سے پرے ہے۔ یوگا کی مختلف شاخوں کے ذریعے ہی معرفت کی منزل سرکی جاسکتی ہے۔ ایس ۔ این داس گیتا نے یوگ کے تعلق سے لکھا ہے کہ:

''یوگ کے دھیان کی غرض ہے ہے کہ نجات کے واسطے نفس، مستقل ہوکر بتدری اعلیٰ منازل خیالات کی جانب ثابت قدم رہے ہوں کہ بدمیلان آ ہستہ آ ہستہ کمزور ہوجائیں اور آخرکار بالکل فنا ہوجائیں۔ بیرونی پاکی وضو سے اور باطنی ذہن کی صفائی، نفسی قناعت، گرمی وسردی کی تکالیف کی برداشت، جسم کوساکت رکھنا، گفتگو میں خامشی اختیار کرنا، غور وفکر سے کام لینا، ایشور کا دھیان کرنا بیسب کے سب نیم اطلاقی ہیں۔''

ہم سب جانتے ہیں کہ ہندستانی فکر، فلفے اور تہذیبی اقدار کی تشکیل میں ویدانت کا بہت بڑاہاتھ ہے۔ویدانت کی روشنی میں شکر آ چاریہ نے تمام مظاہر عالم کو مایا جال کہا ہے۔غالب کی زبان میں:

ہتی کے مت فریب میں آجائیو اسد عالم تمام حلقۂ دامِ خیال ہے دنیاوی ظاہری صورتوں کا وقوف، گیان یاعلم یا معرفت کے حصول کے ساتھ ہی خود بخو دختم ہوجاتا ہے۔ روح، صدافت کا ادراک اسی وقت کرسکتی ہے جب نفسِ انسانی تمام دنیاوی اور نفسانی خواہشات و آلائشوں سے پاک وصاف ہوجائے۔اسی طرح عالم موجودات کسی حقیقی وجود کا عامل نہیں ہے اور انسانی انا بھی محض تخیل کی فریب کاری اور کرشمہ سازی کا متیجہ ہے اور جو تمام آلام ومصائب کی بنیاد ہے۔اگر چہ اسلامی نصوف عالم کو معدوم نہیں مانتا کیونکہ انسان ہو یا عالم دونوں ہی عینِ حق اور مظہر حق ہیں۔تاہم اردوشاعری کے بنیادی کر دار نے جن نصورات سے تشکیل پائی ہے ان میں مقتدرہ اور را بخیت کا کوئی گز نہیں بلکہ ایک راہ اس بو لوثی کی طرف جاتی ہے جہاں ساری ملتیں ایک دوسرے میں حل ہوکر اجزائے ایمال کی صورت اختیار کر لیتی ہیں۔ اردواور اردوشاعری کا سیکولر مزاج ، نہ ہی یا مسلکی تنگ نظری کو مستر دکر کے ایک ایسے وسیع تر نصور کے امکان کوروش کرتا ہے جس کی بہجیان ہی اس کے بے نیاز انداور وسیع المشر بطر زعمل سے کے امکان کوروش کرتا ہے جس کی بہجیان ہی اس کے بے نیاز انداور وسیع المشر بطر زعمل سے قائم ہوتی ہے:

کس کا کعبہ، کیما قبلہ، کون حرم ہے کیا احرام کوچے کے اس کے باشندوں نے سب کو یہیں سے سلام کیا (میرتق میر)

> ٹگ دیکھ صنم خانۂ عشق آن کر اے شخ جوں شمع حرم رنگ جھمکتا ہے بتاں کا

> غرض کفر سے کچھ نہ دیں سے مطلب تماشائے درر و حرم دیکھتے ہیں

(سودا)

بتے ہیں ترے سائے میں سب شخ و برہمن آباد ہے تجھ سے ہی گھر در و حرم کا مدرسہ یا در تھا یا کعبہ یا بت خانہ تھا ہم سبھی مہمان تھے وال، تو ہی صاحب خانہ تھا

(میردرد)

وفاداری یہ شرط استواری اصل ایماں ہے م ہے بت خانے میں تو کعبے میں گاڑو برہمن کو (غالب) جب میکدہ چھٹا تو پھر اب کیا جگہ کی قید مسجد ہو، مدرسہ ہو، کوئی خانقاہ ہو

غالب کے متذکرہ بالا آخری شعر کے شمن میں علی دانش نے لکھا ہے کہ ''غالب کی شخصيت ميں اجتماعي معاشرت كارجا وتھا... مرزابہت وسيع النظرانسان تھے۔ ہندوستانی معاشرت بہت سے مذاہب کی عبادات اور نظریات، بہت سے بیرون ممالک سے آنے والے افراد کے رسم ورواج، پرانے قدیمی باشندوں کے طرنے زندگی مختلف علا قائی زبانوں کے ثقافتی اظہارات اور کثیرالقو می بود و ہاش کے اجتماعی رنگوں میں رنگی ہوئی تھی... غالب اس شعر میں وطن کی محبت سے سرشارنظراً تے ہں اور بتانا جاہتے ہیں کہ ملک چھن جانے کے بعد انسان اس قدر بے آبرو، دربدر اور بے تو قیر ہوجاتا ہے کہ اس کے لیے دکھ اور اذبت ہی اذبت باقی رہ جاتی ہے۔میکدہ ایک استعارہ ہے خوثی کا محبت کا ،سکھ اور چین کا ، آرام اور آ سائش کا ،شراب میکدے ہی میں لطف ینجاتی ہے۔ دوسر لفظوں میں وہ یہ کہنا جا ہتے ہیں کہ ہر چیز کی ایک Curtural value ثقافتی بیجان ہوتی ہے۔'' علی دانش ایک یا کستانی ادیب ہیں انھوں نے 'ہجرت' کے تصور کو ذہن میں رکھتے ہوئے مشکورحسین یاد کے مضمون 'ہجرت کا حدیدترین تصور' کے جواب میں محولہ بالا وضاحت کی ہے۔ان کااصرار غالب کےاس وطنیت ، تومیت اور کثیر القومی ثقافتی تصور برتھا جوار دوشاعری میں ایک مستقل عنوان کا حکم رکھتا ہے اور راست یا ناراست، استعاراتی یا مجازی زبان میں دکنی ہے لے کرموجودہ عہد کے اکثر شعرانے جسے اپنا کلمہ بنایا ہے۔

ہندوستانی تہذیب کی اساس جس فلسفہ وفکر اور مذہبی شعار پر استوار ہے۔اس کا ایک نمایاں اور روشن پہلودگریت Altruism اور باہمی رفاقت اور ہم دمی Togetherness سے متشکل ہوتا ہے۔ اردوشاعری میں حسن وعشق اور رندی وقلندری کی طرف جومیلان ہے اور جواس کی گھٹی میں پڑا ہوا ہے اسے محض شاعری کے طور پر اخذ نہیں کرنا چا ہے۔ ایک سطح پر پہنچ کر بیاز نود ایک پیغام Message کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ اگر چہاس میلان کی جڑیں ایران وعجم اور وسطِ ایشیا کی فکری نظامات اور شعری مضامین کی روایت میں گہری چلی گئی ہیں، تا ہم ہندوستانی تہذ ہی ایشیا کی فکری نظامات اور شعری مضامین کی روایت میں گہری چلی گئی ہیں، تا ہم ہندوستانی تہذ ہی فضا میں اسے اس بنیاد پر پروان چڑھنے کا موقعہ ملا کہ یہاں پہلے ہی سے اخلا قیات کا وہ نظریہ فضا میں اسے اس بنیاد پر پروان چڑھنے کا موقعہ ملا کہ یہاں پہلے ہی سے اخلا قیات کا وہ نظریہ خونوں میں روائی فور وقیت کا معیار و میزان صرف بشردوسی کی ہوئی کی اخلاقی قدر وقیت کا معیار و میزان صرف بشردوسی کی اخلاقی قدر وقیت کا معیار و میزان صرف بشردوسی کی کہا کو گئی تعلق نہیں ہے۔ بیکہا جا سکتا ہے کہ انسانی رشتوں کے خفظ اور پاس داری عہد کے لیے جان عزیز و بہود کے کام آئے۔ شری رام کا انسانی رشتوں کے خفظ اور پاس داری عہد کے لیے جان عزیز و بہود کے کام آئے۔ شری رام کا انسانی رشتوں کے خفظ اور پاس داری عہد کے لیے جان عزیز و بہود کے کام آئے۔ شری رام کا انسانی رشتوں کے خفظ اور پاس داری عہد کے لیے جان عزیز و بہان کردینا کوئی معمولی واقعات نہیں ہیں بلکہ ان میں Archetypes اور ایلیوژن کا ایک عظم مقصد کے لیے جان عزیز جھیا ہوا ہے۔

### 00

جہاں تک تصویہ علی ہے تد یم شعرائے دکن سے لے کر دو رِجد بدتک اِس میں معنی کے گئی نے رنگ شامل ہوتے گئے ۔ بعض دکنی شعرا بنیا دی طور پر بعنی عملاً متصوفا نہ روایت کے پیرو کاربھی تھے۔ ان کی ذہنی تربیت بھی اپنے عہد کی خانقا ہوں میں ہوئی تھی۔ اس لیے متصوفا نہ جذبوں کی اوائیگی میں ان کے اندر کی آ واز کوصاف محسوں کیا جاسکتا ہے قبی قطب شاہ ، حسن شوقی ، شاہی اور نصر تی کے یہاں عشق کے حقیقی رنگ پر مجازی رنگ کا غلبہ ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ ان کی شاعری متصوفا نہ روایت اور جذبوں سے قطعاً مبری ہے بلکہ کہیں کہیں دونوں اس طور پر یجا ہو گئے میں کہ ایک کو دوسر سے سے الگ نہیں کیا جاسکتا ۔ لیکن مجازی رنگ کی جوصورت ہے اسے ہندوستانی شعر وفکر کی فضا کا لاز می نتیجہ کہنا درست ہوگا جس میں مادیت اور روحانیت شیر وشکر بھی ہیں اور کبھی میں اور کبھی

کبھی ایسا محسوس ہوتا ہے جیسے ایک دوسرے سے بُعد بھی رکھتے ہیں۔تصور عشق جو بھرتری ہری، امرو، کالی داس اور و ڈیا پتی کی شاعری اور بارہ ماسوں میں دستیاب ہے اس میں حقیقت و مجاز میں بُعد بھی ہے اور کہیں کہیں وہ یک جائی کا تاثر بھی فراہم کرتا ہے۔ کم وبیش بہی صورت ہمارے اکثر شعرا کے کلام میں کچھ اس طرح در آئی ہے کہ ایک کو دوسرے سے الگ کرنا مشکل ہے۔ ہمارے قدیم ترین عزل گوشاعر قلی قطب شاہ کے بیکلمات کچھاسی قسم کی کیفیت کے مظہر ہیں:

سب اختیار میرا، نج ہات ہے پیارا جس حال سوں رکھے گا ہے او خوشی ہمارا

نیناں انجھوں سوں دھوں بگیہ اُپ بلک سوں جھاڑوں یے کوئی خبر سو لیاوے مکھ پھول کا تہمارا

> . بخانہ نین تیرے ہو ریت نین کیا پتلیاں

مجھ نین ہیں بچاری، بوجا ادھال ہمارا

مطلع میں جروقدریا جرواختیاری طرف اشارہ ہے جو ہمارے ذہنوں کو ایک ایسے مابعد الطبیعیاتی مسئلے کی طرف منعطف کرتا ہے جسے اردوشاعری میں ایک مستقل مضمون کی حیثیت حاصل ہے۔ دوسرے شعر میں صنم تراثی کی صورت ہے یہاں محبوب جیتی مجبوب مجازی میں بدل کیا ہے۔ نین، یگ، بلک، مکھاور پھر نینوں کے لیے بت خانے کی تمثیل پھر پتلیوں کے لیے بتوں کا استعارہ گویا شاعریا عاشق جس کا سجدہ گزار ہے وہ معثوق ایک انسانی پیکر ہی نہیں رکھتا بلکہ انسانی صفات سے بھی متصف ہے۔ ہم ان اشعار کو بڑی آسانی اور تھوڑی بہت تاویل کے ساتھ مجازی مفہوم کا آب ورنگ دے سکتے ہیں۔ قلی قطب شاہ سے قبل فخر دین نظامی کی مثنوی کرم راؤ پرم راؤ کی مفہوم کا آب ورنگ دے سکتے ہیں۔ قلی قطب شاہ سے قبل فخر دین نظامی کی مثنوی کرم راؤ پوم راؤ کی عدم تعین کو پچھ دیر کے لیے معطل کرنے کا تقاضہ کرتا ہے۔ جس میں سارے کردار ،سارے واقعات عدم تعین کو پچھ دیر کے لیے معطل کرنے کا تقاضہ کرتا ہے۔ جس میں سارے کردار ،سارے واقعات کے متب اور ساری فضا محیر العقول ہے اور جو پہلی نظر ہی میں ہاری توجہ کو ہندوستانی روایت، ہندوستانی معاشرت اور ہندوستانی تہذیب کی طرف مائل کردیتی ہے۔ اس کا انجام بھی طرب پر

ہوتا ہے جس سے سنسکرت ڈرامہ اور شاعری کی ایک عمومی شناخت وابستہ ہے۔ قلی قطب شاہ وہ پہلا شاعر ہے جس نے پہلی مرتبہ ہندوستانی موسموں، تہواروں اور رسومات، کوظم ہی نہیں کیا بلکہ اپنے طرز زندگی میں بھی مقامی بود و باش اختیار کر کے ایک ایسی روایت کی بنیا در کھی جس کے ملکے اور گہرے رنگ میں کھنؤ اور د، بلی کے کئی فرمال روار نگے ہوئے تھے۔

## 00

قلی قطب شاہ اپنے محل میں عید اور شب برات جیسے مسلم تہواروں کے ساتھ دسہرہ، دیوالی اور بسنت جیسے رنگیلے موسم کا جشن بھی بڑے ذوق وشوق سے منا تا تھا۔ایک نظم میں وہ ان لفظوں میں بسنت کھیلنے کی بات کرتا ہے:

بسنت کھیلیں عشق کی، آ پیارا شخصیں ہیں چاند میں ہوں جوں ستارا بسنت کھیلیں ہمن ہور ساجناں ہیں کہ آسماں رنگ شفق پایا ہے سارا بن صدقے بسنت کھیلیا قطب شاہ رگیلا ہور پا، ترلوک سارا

قلی قطب شاہ کی طبیعت کی رنگینی، اس کے مزاج کی آزادروی، اس کی خوش باشی اور عاشق مزاجی اس کے حرکت وعمل ہی سے نہیں اس کی شاعری سے بھی پوری طرح عیاں ہے۔ اپنی شاعری میں وہ ایک سراپا عاشق کے طور پر ابھر تا ہے جس کا کلمہ محبت ہے اور عقیدہ حسن پرسی، ولی کی غزل میں یہ غزلوں میں یہی ئے ایک مہذّ ب پیرا بیا اختیار کر لیتی ہے اور سراج اور نگ آبادی کی غزل میں یہ ئے اور شدید ہوجاتی ہے جو کمبیم بھی ہے اور حد درجہ شائستہ بھی۔

سراج کامحبوب حقیقی بھی ہے اور مجازی بھی۔ وہ ایک انسانی رنگ وروپ بھی رکھتا ہے جس کے لیے ان کے اندر وہی تڑپ وہی جال سوزی اور وہی بے اختیاری ہے جن سے کوئی عاشق وفا پیشہ عالم فراق گزرتا ہے۔ یہ فراق معبود حقیقی سے دوری کا استعارہ بھی ہے:

دل مرا خوں پذیر غم ہے سراج ہجر کی آگ کا سمندر ہے

تر ينان، تلملانان، غم مين جلنا خاك ہوجانا یہی ہے افتخار اینال، یہی ہے اعتبار اینال 00

شالی ہندوستان میں سب سے پہلے ہاری نظر افضل جھنجھا نوی/ یانی بی بربرٹی ہے جس کا بارہ ماسہ' بکٹ کہانی' کے نام سے مشہور ہے جو غالبًا ستر ھویں صدی کے نصف اوّل میں تصنیف ہوئی تھی۔ بارہ ماسے کی روایت کے سرے قدیم سنسکرت شاعری سے ملتے ہیں۔اردومیں ا کرم قطبی روہنگی نے بکرم سموت کے مطابق تیرہ ماسہ لکھا تھا۔افضل کے علاوہ عبدالولی عزلت سورتی کاباره ماسه اور ہندوستانی راگ را گنیوں کی تشریح پرمبنی ان کی مثنوی 'راگ مالا' اپنی نوعیت کی ایک منفر دنظم ہے۔عزلت کے علاوہ جو ہری، وحشت، اور عبدالله انصاری وغیرہ میں بھی ان کیفیات کابیان ہے جن سے کوئی پر ہ کی ماری ماہ بہ ماہ گزرتی ہے۔

افضل کا بارہ ماسہ مثنوی کی بیئت میں ہے۔ یہاں مثال کے طور پراس بارہ ماسے کا وہ حصہ پیش ہے جس میں برسات کامہینہ ایک برہ کی ماری کے تن بدن میں آگ لگا دیتا ہے:

رسیده برسم بنگام برسات سجن پردلی بین بیبات بیبات

چڑھا ساون، بجا مارو نقارہ سجن بن کون ہے، ساتھ ہمارا گھٹا کاری چہاروں اور چھائی برہ کی فوج نے کینی چڑھائی پیپہا پو پونس دن پکارے پکارے دادُر و جھینگر جھنگارے ارے جب کوک کوکل نے سائی تمامی تن بدن میں آگ لگائی اندھیری رات جگنو جگمگاتا اری جلتی کے اویر پھوس لاتا بجرے جل تل، بھیا سرسبر عالم رہا جل، وصل کا سوکھا نہالم ہنڈولے چڑھ رہیں سب نارپوسنگ حسد کی آگ نے حارا مرا انگ

## چلا ساون گر ساجن نہ آئے اری کن دیتوں نے ٹونے چلائے

سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ عربی، فارس کیا وسط ایشیا کی کسی زبان میں برہ کی ماری عورت کی ان جذباتی کیفیتوں کوعورت کی زبان سے ادا کرنے کی کسی روایت کا پیے نہیں چاتا جواس کے تن من کو جلائے دیتی ہے۔موسموں کی تبدیلی کے ساتھ ان کی جذباتی کیفیات بھی بدلتی رہتی ہیں۔ ہرموسم کی کیفیت دوسرےموسم کی کیفیت سے مختلف بھی ہے اور اپنا جواز بھی رکھتی ہے۔ برسات کے موسم میں یانی برستا ہے لیکن یانی برہ کی ماری کے تن بدن میں گی ہوئی آگ کو بجھانے کے بچائے اور بھڑ کا دیتا ہے۔ محولہ بالا اقتباس میں بھی ایک برہ کی ماری عورت کی جذباتی حالت کی مرقع کشی کی گئی ہے۔اس میں جو زبان استعال کی گئی ہے اس میں خاصاستھرا بن ہے۔اینے زمانے کی عام بول حیال کی زبان کے رنگ ورس نے اس کی تاثیر کودوبالا کردیا ہے۔اسی باعث روانی، بے تکلفی اور معصومیت کے جو ہر سے بیہ متصف ہے۔ کہیں کہیں فارسی لفظیات کا پیونداس طور پر چست بیٹھا ہے کہ بیٹسوں ہی نہیں ہوتا کہ یہاں یک لخت کوئی فارسی لفظ آگیا ہے یا فارس ترکیب کے استعال کے باعث وہ مصرعے کی مجموعی لسانی ترکیب میں کسی اجنبی احساس سے دوچار کرار ہاہے، جیسے رسیدہ برسرم ہنگام برسات، ہیہات (برہ کی) فوج، تمامی تن بدن، سرسبر عالم، وصل ( کا سوکھا) نہالم، وغیرہ کی مثالیں اس عبد کی شعری زبان کو سمجھنے کے لیے ہی کافی نہیں ہیں بلکہاس عہد کے تہذیبی اور معاشرتی مضمرات کا بھی آئینہ ہیں۔

00

ہندوستانی تہذیب ومعاشرت کے ہزار رنگ اگر دیکھنے ہیں تو ہماری مثنویاں اس کی نمایاں مثال ہیں۔ ہجرووصل کی کیفیات، بناؤسنگار کی جزئیات، باغ یا کسی عمارت یا کسی بارات و جلوس یا مختلف تقریبات کی تفصیلات کو بیان کرنے میں قادرالکلامی کا زوراور شعری اہلیت کا خروش اپنی جگہ ہے، اسے زیادہ 'پر کار'موثر اور شدید بنایا ہے ان الفاظ ومصطلحات نے جن میں ایرانی رنگ کے مقابلے پر ہندی رسوم ورواج کارنگ چوکھا ہے۔ یہاں 'سحرالبیان' کے اس جھے کی مثال پیش

ہے جب جم النساء بدرمنیر کوسنگھار کے لیے تیار کرتی ہے۔ بدرِمنیز نہیں جا ہتی کہ بےنظیر کے ہجر میں سولہ سنگھار کرے۔ پھر بھی دل ہی دل میں وہ سیخے سنور نے کی آ رز ومند بھی ہے کیونکہ اسے بے نظیر کے واپس لوٹنے کی امید ہے۔اباس کے سجنے سنورنے کی بیٹفصیلات دیکھیں۔بدرمنیر کاسنگھار کیا ہورہاہے۔ پورامنظرنامہ رنگ ونور سے معمور ہوگیاہے۔ جس طرح ہمارے شعرانے سرایائی نظموں میں کمال فن دکھانے میں کوئی کسرنہیں چھوڑی ہے۔اسی طرح مثنوی نگاروں نے صورتِ حال کے ایک ایک بُزی جومر قع کشی کی ہے وہ محض توضیحی بیان نہیں ہیں بلکہ ان کا درجہ واقعے کے تناظر میں ایک حرکت آفریں باب کا ہے:

وہ مکھڑے کا عالم، وہ کنگھی کا رنگ شب ماہ ہو دکیے کر جس کو دنگ وہ مسّی اور اُس کے لبِ لعل فام سوادِ دیارِ بدخشاں کی شام ککھوٹا وہ یانوں کی متنی کے ساتھ 💎 کہ جوں دامن شب، شفق کے ہو ہاتھ وہ پیثواز ایک ڈانک کی جگ گلی ستاروں کی تھی آنکھ جس پر گلی اور اک اوڑھنی جالی مقیش کی بڑی جاندنی سی بیہ عیش کی فرشتہ ملے ہاتھ بے اختیار عمال مو یہ مو، جس سے تن کی صفا گلابی سی گرد اک ته دی بوئی کہ روشن ہو فانوس میں سمع جوں ثریا سے تابندگی میں دو چند نمایاں شب تیرہ میں کہکشاں وہ ماتھے یہ بینے کی اُس کے جھلک سح جاند تاروں کی جیسے چیک ہوں ہو نہ، دمکھ اُس کے زبور کو پھر کے تو کہ ٹکا تھا سب اس کے سر

نہا دھو کے اس روز ایسی بنی کہ دو دن کی پیج میج ہو جیسی بنی جو ديکھے وہ انگيا جواہر نگار وه باریک کرتی مثال هوا ڈھلک سرخ نیفے کی ابھری ہوئی جھلک یا عجامے کی دامن سے یوں مغرق زری کا وه شلوار بند بھری مانگ موتی سے جلوہ ٹناں وہ بالے کی تابندگی زیر گوش جے دکیر اُڑ جائیں بجلی کے ہوش

رہیں دل جہاں سر پکتے ہوئے
کہ جوں گل سے ہوشاخ زیب چمن
نزاکت میں تھی شاخ گل سے دوچند
کہ آنھوں سے دل اُن پہ کھاتے تھے کل

وہ موتی کے مالے لٹگتے ہوئے وہ بھنج بند بازو کے اور نورتن وہ بہنچی زمرد کی اور دست بند وہ مینے کے یانو میں چھلٹے تھے گل

کیا اس طرح کا جب اس نے سنگار ہوئے مہر و مہ اس کے منہ پر نثار

#### 00

شاعریہاں جس بدر منیر کے سنگھار کی تفصیلات بیان کررہا ہے، وہ خالص تخیلاتی اور داستانی پیکر ہونے کے باوجود ساری مشابہتوں میں ارضی اور مقامی رنگ وروپ کا حامل ہے۔
پان سے ہونٹوں کا سرخ ہونا، اس پرمسی کا شام رنگ، نگینوں سے آ راستہ گھیردارلہنگا جو ہندوستانی پہناوا ہے شاعر نے اسے پیثواز کا نام دیا ہے، اوڑھنی اور اس پرمقیش کی جالی، جواہر زگارانگیا یا باریک کرتی جس سے بدن کا ایک ایک مسام جھلک رہا ہے۔ زری کے تاروں سے بنا ہوا شلوار بند، ما نگ کا موتیوں سے بھرا ہونا، پیشانی پر بینا (جھومر) اور ٹیکا، باز و بند، نورتن، دست بند، پاؤں کے وہ چھلے جن میں مینا کا کام ہے۔ بیسارے زیوراور داہن کی طرح بدرِ منیر کوجس طرح آ راستہ کیا گیا ہے بیتمام چیزیں ہندوستانی رسم ورواج اور معمولات زندگی ہی کی پیش روی کررہی ہیں۔

دیا شکر سیم کی مثنوی کا گزار نیم ایک اسطور سازانه کارنامہ ہے۔ یوں بھی سیم کے ذہن کو بت سازی میں کمال حاصل تھا۔ ان کی مشابہتوں میں ٹھوس بن ہے۔ جو بہت جلد گونا گوں پیکروں کا روپ اختیار کر لیتی ہیں۔ یوں تو ان مشابہتوں میں بصارت کا تفاعل جا بجا گئی صور تیں تشکیل دیتا ہے لیکن وہ کسی صرف ایک جس ہی کو ہروئے کا رنہیں لائے ہیں۔ ان کے بتخانہ چیں میں تقریباً ہرجس سرگرم کا رنظر آتی ہے۔

تاج الملوك جب صحرائے طلسم سے گزرتا ہے تو طرح طرح كے مراحل اور مصائب سے اسے دوحار ہونا پڑتا ہے۔ راستے میں رات ہوجاتی ہے وہ جانوروں کے خوف سے ایک درخت پر چڑھ کر بیٹھ جاتا ہے۔ یکا یک ایک عظیم الجثہ اڑ دہا، بلائے نا گہانی کے طور برخمودار ہوتا ہے۔ وہ پھنکار کراینے منہ سے سانپ نکالتا ہے۔ سانپ اپنے منہ سے مَن اگلتا ہے۔ اژ دہااور سانپ اسی جگہرات گزارتے ہیں صبح سانپ پھراینے منہ میں مُن کو ڈال لیتا ہے اور اژ دہا اس سانپ کو جھےاس نے رات میں اگلاتھا۔ شنرادے نے چاہا کہ کسی طرح بیمُن جو کہایک نایاب چیز ہےاں کے ہاتھ لگ جائے کین میمکن نہ تھا۔ پھر بھی اسے ایک ترکیب سوجھی۔وہ گایوں کا تازہ گوبر لے کراسی درخت پر چھپ کے بیٹے جاتا ہے۔ جب روز کی طرح اژ دہا، سانپ کواینے منہ سے نکالتا ہے اور سانپ شعلے کی طرح چمکتا ہوا من اگلتا ہے تب ہی شنرادہ تاج الملوک وہ تازہ گوبر اُس من پر پھینک دیتا ہے جس کے باعث یک لخت جاروں طرف گہری تاریکی پھیل جاتی ہے۔ ا ژ د ہا اور سانپ مَن ڈھونڈتے رہ جاتے ہیں۔اس کے بعد شنرادے کا دو برندوں کی راز دارانہ گفتگوسننا اورطلسمی حوض میں غوطه لگا کرتو تا بن جانا ، پھر لال پھل کوکھا کر دوبارہ انسان کا روپ یا لینا، دشمن کوزیر کرنے کے لیے سبز پھل کواینے پاس رکھ لینا۔اس درخت کی چھال کوچھیل کرالیمی ٹو بی بنالینا جس کو پہن کرآ دمی غائب ہوسکتا ہے۔إدھراُدھراس کایرندوں کی طرح اڑنا۔اپنی ران کو چیر کراس میں من کو چھیالینا۔مرد سے عورت اور پھرعورت سے مرد بن جانا۔ دیووں سے روح افزایری کو چھڑالینا۔ پیممام واقعات دیومالائی نوعیت کے ہیں جن کی اساس سراسر ہندوستانی اساطیریہے۔

رشید حسن خال نے گلزار تسیم کی اسی خصوصیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کھا ہے:

''گل بکا وَلی کے قصے کی اصل کچھ بھی ہواور اِس میں حقیقت اورا فسانے کے اجزا کا

تناسب جو بھی ہو، بیوا قعہ ہے کہ ہندا برانی ' داستانی سلسلے کے اِس مختصر قصے نے بہت

شہرت پائی۔الیی داستانوں یا داستانی قصوں کا اچھا خاصا ذخیرہ ہے جن میں ہند

ایرانی (یا دوسر لفظوں میں ہندو مسلم عقائد، افکار اور تہذیبی مظاہر ) گھل مِل گئے

ہیں۔عطر مجموعہ شاید اسی کو کہا جائے گا۔ بریاں ہوں کہ دیو، جادوگر ہوں یا حکما، طلسمات کاشهر مویا آ دمیوں کی بستی ، پورب کا ایک شمنشاه مویا کہیں کا کوئی شنرادہ ،ان سب کے رہن سہن اور رسم و رواج میں وہ سارے اجزا مخلوط نظر آئیں گے جو ہندوستان کی طویل الذیل اور کشرالجہات ہنداریانی معاشرت کی پیداوار ہیں۔گل بكا وكى كے نام ہے مشہور بيق تصبحى اسى ہندار انى سلسلے كى ايك كڑى ہے۔''

نسیم ہی نہیں انشا' اور مختلف اندر سجاؤں میں ہندوصنمیات کے یاتو کر داروں ہی کواخذ کرلیا گیاہے یاان کی بنیاد پر نئے اسطور گڑھ لیے گئے ہیں۔ گو بی چند نارنگ نے بڑی تفصیل اور تحقیق کے ساتھ ہندوستانی قصول سے ماخوذ ان اردومثنو بوں کوموضوع بحث بنایا ہے۔

واجدعلی شاہ کی عیش ونشاط کی محفلوں کے بارے میں ہم سب ہی واقف ہیں۔ قیصر باغ کے ميلوں ميں وہ خود تھيا بنتے تھے آس ياس گو ٻيوں کا جمگھٹ ہوتا تھا، بھي وہ جو گي کا روپ بھي دھارن کر لیتے تھے۔کہا جاتا ہے کہ موتیوں کو جلا کر جمبھوت بنائی جاتی تھی۔شہر کے تماشہ بینوں کے لیے بیہ لازمی تھا کہ گیروے کیڑے پہن کرآئکیں بقول شرر''ائتی ائتی سال کے بڑھے بھی شنگر فی کپڑے پہن کر چھیلا بن جاتے اور بادشاہ کی جوانی کے باد ہُطرب سے اپنے بڑھا بے کا جام بھر لیتے۔''

محرحسن نے اودھ میں اردوادب کے تہذیبی اورفکری پس منظر کے تعلق سے یہ بھی کھاہے کہ: '' ہندوؤں سےمعاملت کی تصویر ساس دور میں بہت ہیں۔ادب میں بھی اور تاریخ میں بھی... کیکن قطعی اہمیت اس اثر ونفوذ کی ہے جو ہندوصنمیات اور دیو مالا کے قصوں اورتلمچوں کی بدولت شعروا دب میں داخل ہوا اور ہندولقریبات ،تہوارا وررسوم جواس دور میں ہندومسلمانو نہی میں نہیں سرکاری اور درباری معمولات میں شامل ہوگئیں ۔ حدیہ ہے کہ قصوں میں دَرآ ' مُنس اورشعر وشاعری ہی کانہیں نثری قصوں اور تمثیلوں کا حصہ بن گئیں ۔ رانی کنیکی ہو یاا ندرسھا' مثنوی گلزارنسیم ہویارا دھا کنھیا کا قصہ'سب میں ہندوعقائد ورسوم کی کارفر مائی ہے۔ حالانکہان سب کو مذہبی اور دھار مک کے بحائے تہذیبی اور تدنی رنگ سے برتا گیاہے۔'' یوں تو اردو شاعری میں حسن وعشق کے موضوع کی حیثیت ایک مرغوب اور حاوی موضوع کی حیثیت ایک مرغوب اور حاوی موضوع کی ہے لیکن استعارے کی زبان میں کہا جائے تو اسے مجازی کا نام دیا جاتا رہا ہے۔ ہمارے تذکرہ نگاروں نے بھی بالعموم یہی شیوہ اختیار کیا۔

ہمارے مرشیوں میں انسانی رشتوں کے نقدس اوراعلیٰ ترین انسانی اقدار پرمبنی جذبوں کو زبان دی گئی ہے۔ان میں جو ماحول سازی کی گئی ہے اس پر مقامیت کی چھاپ اتنی گہری ہے کہ مرثیہ سنتے یا پڑھتے ہوئے ایک لمحدالیا آتا ہے کہ ممیں بیجی یا ذہیں رہتا کداس عظیم سانحے کا جائے وقوع یہاں سے ہزارہا میل دوری پر ہے اور ہیہ کہ ان مرثیوں میں بعض چیزیں قبل التاریخ Anachronism کا درجه رکھتی ہیں۔ گذشتہ صدیوں میں اس تدبیر کوایک فنی صنعت کے طور پر کئی ادیب اخذ کرتے رہے ہیں۔ جیسے جاسر نے بونانی ہیروؤں کو قرون وسطی کے عیسائی مجاہدین میں بدل دیا۔اس طرح قرونِ وسطیٰ کے فن کاروں نے خانواد ومسے کواپنی اصل شکل میں پیش نہیں کیا بلکہان پر ا پیز عہد کا لباس زیب تن کیا۔ گو کہ دونوں زمانوں کے مابین صدیوں کا تفاوت ہے۔ ارد ومرثیوں میں مقامی تہذیبی رسومات ،محاورات ،مقبول عام خواتین کے ملبوسات اوران کے بے تکلف اور بے ساختہ جذباتی اعمال کوجس طور پرنمائندگی دی گئی ہے،اسی میں وسیع تر تا ثیر کاراز بھی نیہاں ہے۔ ا ن زرابه رفت انگیز منظر دیکھیں۔ جب اہل بیت کو فے کے لیے روانہ ہونے والے ہیں۔علی اصغر بیار ہیں اور گرمی شدت کے ساتھ پڑرہی ہے۔سفر کی تیاری ہو پیکی ہے۔حضرت زینب کے بیان اوران کی باڈی کنگو بخ بتارہی ہے کہ جیسے انھیں اس عظیم المیے کا قبل از وقوع عرفان ہوگیا ہے۔اس خانوادے کا ہررکن اپنی قلب گاہ میں عجیب وغریب کشکش اور کشاکش سے دوجیار ہے۔ جو واقعہ ہونے والا ہے وہ تو تاریخ انسانیت کا ایک بہت بڑاالمیہ Great tragedy ایک سیاہ ترین باب ہے ہی لیکن اس کے بل از وقوع لاشعوری اندیشوں کے باعث تمام عزیز وں کی جو جذباتی کیفیت ہےاس کی جس تخلیقی زبان اور جس طریق سے نقشہ کشی کی گئی ہےاس کے لیےخود کو مسار کرنا پڑتا ہے۔ دوری بھی قائم کرنی پڑتی ہے اور دوری کومٹانا بھی پڑتا ہے۔ ذہنی و جذباتی

موافقت بھی پیدا کرنی پڑتی ہےاور ذہنی وجذباتی موافقت سے بچنا بھی پڑتا ہے۔انیس کڑخلیقی وفور کے کھوں میں ان تمام چیزوں کا شدیدا حساس تھاجب ہی تواس قتم کی صورت ِ حال کی پیش کش میں دوختی کہیں پیدانہیں ہویائی ہے۔ ہر جزایک دوسرے جزکے ساتھ مربوط اورا ٹوٹ ہے: رخصت کرو ان کو کہ جو ہیں ملنے کو آئے کہہ دو، کوئی گہوارہ اصغر کو بھی لائے نادان سکینہ کہیں آنسو نہ بہائے جانے کی خبر میری نہ صغرا کہیں یائے ڈر ہے کہیں گھبرا کے دم اس کا نہ نکل جائے ماتیں کرو ایسی کہ وہ بمار بہل جائے رخصت کو ابھی قبر پیمبر یہ ہے جانا کیا جانے پھر ہو کہ نہ ہوئے مرا آنا امال کی لحد پر ہے ابھی اشک بہانا اس مرقدِ انور کو ہے آنکھوں سے لگانا آخر تو لیے جاتی ہے تقدیر وطن سے چلتے ہوئے ملنا ہے ابھی قبر حسن سے س کر یہ سخن، بانوے ناشاد بکاری میں لٹتی ہوں، کیبا سفر اور کیسی سواری غش ہوگئ ہے فاطمہ صغرا مری پیاری ہیکس کے لیے کرتے ہیں سب گریہ وزاری اب کس بیہ میں اس صاحب آزار کو جھوڑوں اس حال میں کس طرح سے ہمار کو چھوڑوں ماں ہوں میں کلیجا نہیں سینے میں سنجلتا صاحب! مرے دل کو ہے کوئی ہاتھوں سے ماتا میں تو اسے لے چلتی، یہ کچھ بس نہیں چلتا ۔ رہ جائیں جو بہنیں بھی تو دل اس کا بہلتا دروازے یہ تار سواری تو کھڑی ہے یر اب تو مجھے جان کی صغرا کی بڑی ہے چلاتی تھی کبرا کہ بہن! آکھیں تو کھولو! کہتی تھی سکینہ کو ذرا منہ سے تو بولو ہم جاتے ہیں، تم اٹھ کے بغل گیر تو ہولو سے چھاتی سے لگو باپ کی، دل کھول کے رو لو تم جس کی ہو شیدا وہ برادر نہ ملے گا

پھر گھر میں جو ڈھونڈوگی تو اکبر نہ ملے گا

ہشیار ہو، کیا صبح سے بے ہوش ہو خواہر! اصغر کو کرو پیار کلیج سے لگا کر چھاتی سے لگو اٹھ کے، کھڑی روتی ہیں مادر ہم روتے ہیں، دیکھو تو ذرا آئکھ اٹھا کر افسوں اسی طور سے غفلت میں رہوگ کیا آخری بابا کی زیارت نہ کرو گ

00

اس سے بل قلی قطب شاہ پر گفتگو ہو چی ہے۔ قلی قطب شاہ کی روایت سے جن جن شعرا نے روشنی اخذ کی تھی اور اس روایت کواینے عہد کے معنی سے جوڑنے کی کوشش کی تھی ان میں عالم شاہ ٹانی کے دو ہے، گیت اورنظمیں اورنظیرا کبرآ بادی کی شاعری دونمایاں سنگ ہائے میل ہیں۔ بیہ سلسلہ بلاکسی تو تف کے فراق گور کھیوری سے ہوتا ہوائمیق حفی ، کماریاشی ، عنبر بہرایکی ، صادق اور جینت کمارتک پہنچتا ہے۔نظیرا کبرآبادی ہمارے پہلےعوامی سے زیادہ ہجوم کے شاعر ہیں۔ میں نے کہیں لکھا ہے کہ نظیر نے غیرارا دی طور پر اجتماعی ضمیر ہے ہم آ جنگی کی روایت قائم کی تھی۔اس روایت کے تخم ریزی تو بہت پہلے ہو چکی تھی لیکن آ ہستہ آ ہستہ ہماری فطری معصومتوں پر تکلفات نے غلبہ اختیار کرلیا۔ ہندوستانی زبانوں میں اردو نے بڑی قوت کے ساتھ اس ہندواریانی تہذیبی اشتراک کونیا تناظرعطا کیا ہے جو بھی ماضی بعید میں آریوں کے ذریعے ممل میں آیا تھا۔عرب و ایران جمارے جمالیاتی ماخذ ضرور میں اوران سے یقیناً زبان وادب کو بڑی جلاملی ہے مگر ملال اس بات کا ہے کہ ہم نے بہت جلدا بے سانچے اوررخ متعین کر لیے۔ امیر خسر واور قلی قطب شاہ سے لے کر کبیر اور جائسی تک جور وابیتی اپنی شکل بنار ہی تھیں ان میں ہندوی اساطیری ذخائر اور اوز ان وآ ہنگ کے نظام سے اکتسابِ فیض کی مثالیں بیش از بیش تھیں۔ بعد از اں اخذ وکسب کی بیصورت زیادہ عرصے قائم نہرہ سکی۔ہم نے اپنے رخ اپنی بیش ترصورتوں میں ایران وعرب کی طرف موڑ کر این پیروں تلکی ذخارمٹی کے کمس سے صرف نظر کرلیا۔ نتیجہ رہے کہ ہمانی ہی جڑوں سے کٹتے چلے گئے۔ ہماری زبان شہروں اور قصبوں کی مہذب اور مقطع زبان ہوکررہ گئی۔ جن شعرانے اس کفرکونو ڑنے میں اہم کر دارا داکیاان میں نظیرا کبرآبادی کا کوئی میر مقابل نہیں ہے۔نظیرا کبرآبادی

ایک اعتبار سے اردو کے لوک شاعر ہیں۔ ان کے اظہار میں بے ساختگی، بلاخونی، مقامیت اور سادہ پن ہے۔ اُن فلسفیا نہ موشگا فیوں اور لسانی پیچید گیوں سے ان کافن خالی ہے جن میں کہیں محض پینتر سے بازی کا شائبہ ہوتا ہے، کہیں د ماغی کرتب بازی کا۔ اس لیے لوک شاعری کی طرح نظیر کی شاعری بھی سادہ ہونے کے باوصف خیرہ کرنے کی زبر دست صلاحیت رکھتی ہے۔

'زندگی جیسی جو پچھ ہے'اس دھیج میں اس کا استقبال کسی کے لیے جبر کا حکم رکھ سکتا ہے لیکن نظیر کے یہاں محض ایک کھیل تماشہ ہے۔ہمیں نظیر کوایک چیلنج کے طور پر قبول کرنا جا ہے جو ایک تیزی سے مدنیت میں ڈھلتے ہوئے اخلاق باختہ ساج میں ایک بوسیمین کے طور پر زندگی جینے کے دریے تھے۔ آگرے کی مقامی تہذیب ومعاشرت میں جیسے سارا کا سارا ہندوستان سمٹ آیا ہے۔ایک طرف ہندوستانی معاشرت کا طربیاتی پہلوانھیں بے حد خوش آتا ہے۔جس میں یہاں کے وہ تمام میلے ٹھیلے تقریبات اور جلوس شامل ہیں جوزندگی کی اکتادینے والی یکسانیت سے ہمیں چھٹکارا دلاتے ہیں۔نظیر کی نظم ایک کارنیوال کا تاثر مہیا کرتی ہے۔ باختن کے لفظوں میں ' کار نیوال کاسیاق تنوعات سے معمور ہوتا ہے۔ کار نیوال میں ہم بغیر کسی خارجی یعنی سیاسی ، اخلاقی یا ذہبی طاقت کے جرسے پر ایک آزاد فضامیں سانس لیتے ہیں، ہنتے اور قیقے لگاتے ہیں۔ یعنی ہماری ذہنی اوراخلاقی آزادہ روی کی راہ میں کوئی دفتری یاادارہ بندی مانع نہیں آتی ۔نظیر کےفن کو میں اسی معنی میں کارنیوال سازی کے نام سے موسوم کرتا ہوں۔جس میں بڑی دھوم دھام، بڑا غل غیاڑہ، بڑا شور ہے۔نظیراصلاً ہجوم کا شاعر ہے اور بجوم کے جمگھٹوں ہی میں اسے تفریح کے سارے سامان میسرآتے ہیں۔ یہی وہ طربیاتی پہلوہے جو ہندوستانی کلچرکا ایک نمایاں نشان ہے۔ بلد يوسنگه كاميله، آگرے كى تيراكى ، كنكوے اور بينگ، ريچه كابچه، كھيل كود كنھياجى كا ، جنم كھنياجى ، ہولی (جس پر 10 نظمیں ہیں)، بسنت، بڑھایا، برسات کی بہاریں، کورابرتن، عاشقوں کی بھنگ، طلسم وصال، دید بازی، کبوتر بازی وغیرہ وغیرہ نظموں کا ایک انبار ہے۔ جو گہرے گاڑھی نشاطیہ فضا اپنے جلومیں رکھتی ہیں۔ جہاں انھوں نے فنا،موت، زندگی کی بے ثباتی، انسانی سادہ

لوجی اور سالوسی، تو کل، کلجگ،مفلسی اورخوشامد جیسے موضوعات کوحرف ِ شعر بنایا ہے وہاں بھی وہ ا پیزاظہار میں کسی بخی کو حائل نہیں ہونے دیتے اور نہ کسی قدر کوفلسفیانہ آب ورنگ کے ساتھ پیش کرنے میں انھیں کوئی مزہ آتا ہے۔ جہاں رنگ رلیوں کی گنجائش زیادہ ہوتی ہے وہان ظیر کا قلم جیسے ناچنے لگتاہے پھروہ ان کے قابومیں نہیں رہتا۔

انشا 1جس طرح جوگی ہے تھے بلکہ جس طرح انھوں نے دھونی رمائی تھی نظیر نے یہ وطیرہ اختیار نہیں کیالیکن عام فقیرانہ لباس ضرور زیب تن کیا تھا۔ گلے میں موٹے موٹے موتیوں کی مالاضرورائکائے رہتے تھے۔ ہندوستانی عمومی مزاج میں قلندری اور بے نیازی کی جو جھلک یائی جاتی ہے۔نظیراس کی ایک جیتی جاگتی مثال تھے۔ بلدیوجی کامیلۂ کابیا قتباس ملاحظہ فرمائیں:

کیا وہ دل بر کوئی نویلا ہے ناتھ ہے اور کہیں وہ چیلا ہے موتیا ہے چنیلی بیلا ہے بھیٹر انبوہ ہے اکیلا ہے شہری قصباتی اور گنویلا ہے زر اشرفی ہے بیسا دھیلا ہے ایک کیا کیا وہ کھیل کھیلا ہے جھیڑ ہی خلقوں کا ریلا ہے

رنگ ہے روپ ہے جھمیلا ہے زور بلدیو جی کا میلا ہے

یہ جل تر نگ نے پھیلا دی آگ پانی پر کہ جل کے گر پڑے خود میکھراگ پانی پر اِدھر تو گنگا، اُدھر جمنا ج تر بینی جیب طرح کا ہے تیرتھ پراگ پانی پر جوروپ تھا وہ کدارے کا بن گیا سارنگ کہ چاندنی نے لگا دی ہےآگ پانی پر ہے کہیں یار اور کہیں اغیار کہیں عاشق ہے اور کہیں دل وار کہیں کبتی ہے اور کہیں گل زار کہیں جنگل ہے اور کہیں بازار وہی بھگتی ہے اور وہی اوتار اُس کی لیلائیں کس سے ہول اظہار آپ آتا ہے دکھنے کو بہار آپ کہتا ہے ہوں یکار یکار

رنگ ہے روپ ہے جھمیلا ہے زور بلدیو جی کا میلا ہے ہے کہیں رام اور کہیں کچھن کہیں کچھ ہے اور کہیں راون کہیں باراہ کہیں مدن موہن کہیں بلدیو اور کہیں سیشن سیشن سب سروبوں میں ہیں اُسی کے جتن کہیں نرشگھ ہے وہ نارائن کہیں نکا ہے سیر کو بُن بُن کہیں کہنا پھرے ہے یول بُن بُن رنگ ہے روپ ہے جھیملا ہے

رنگ ہے روپ ہے بھیملا ہے زور بلدیو جی کا میلا ہے

آج میلے کا یاں جو ہے سامان آئے ہیں دور دور سے انسان کوئی درشن کوئی دعائیں مان سب کی ہوتی ہیں مشکلیں آسان ہر طرف کھل رہے گل و ریحان ہار بڑھی مٹھائی اور پکوان جھیڑ، انبوہ، غل دُکان دکان اور یہی شور ہر گھڑی ہر آن

رنگ ہے روپ ہے جھمیلا ہے زور بلدیو جی کا میلا ہے

ہر طرف حسن کی پکاریں ہیں دربا سو برن سنواریں ہیں اک طرف نوبتیں جھنکاریں ہیں جھانخ، مردنگ، راس دھاریں ہیں کہیں عاشق نظارے ماریں ہیں سو نگاہوں کی جیت ہاریں ہیں سر ہے دید ہے بہاریں ہیں کرکے جے جے یہی پکاریں ہیں رنگ ہے روپ ہے جھمیلا ہے دور بلدیو جی کا میلا ہے ذور بلدیو جی کا میلا ہے

جیسا کہ عرض کر چکا ہوں کہ بیسویں صدی کے جن شعرا پر ہماری نظر مٹہرتی ہے اور جن کے ذہن و وجدان کی ترکیب میں ہندوستانی تہذیب کا جلال و جمال بھی شامل ہے۔ سنسکرت شعری جمالیات اور لوک شعری ورثے نے جن کے خیل پر مہمیز کی ہے ان میں میرا جی، فراق گور کچپوری اور عمیق حفی کی بصیرتوں کی خاص اہمیت ہے۔ مجموعی طور پر فراق کی شاعری پر شرنگھار رس کی شاعری کا گہرا اثر ہے۔ ان کی تشبیہات میں وہی رنگارنگی اور وہی کمسی احساس اور وہی ٹھوں

پن پایا جاتا ہے جوشر گھاررس کی شاعری کولطیف ترین بنانے میں عمل آور ہوتا رہا ہے۔ فراق

گور کھپوری نے فطرت کے مظاہر کو مابعد الطبیعیاتی رنگ بخشنے کی بھی کوشش کی ہے۔ گوئی چند نارنگ

نے فراق کی شعری لسانیات اوراس کے اردو پن کی طرف توجہ دلاتے ہوئے لکھا ہے:

''ان کی شاعری نے اپنارس جس کھڑی بولی کے واسطے سے پراکرتوں کی صدیوں

پرانی روایت سے لیا تھاوہ فارس جانتے تھے اوران کے یہاں فارس ترکیبوں کا خاصا

استعال ماتا ہے لیکن وہ کھڑی کے شیڑھ ٹھاٹ اورار دو کے اردو پن پر جان دیتے تھے جو
صدیوں کے تہذیبی لین دین اور لسانی اور تاریخی عمل سے وجود میں آیا۔''

فراق کی رہا عی کی درج ذیل پہلی مثال میں شرکھار رس کا رنگ و آہنگ شامل ہے اور
دوسری مثال میں بارہ ماسہ کی شعری روایت رہی ہی ہے:

موتی کی کان رس کا ساگر ہے بدن در پن آگاش کا سراسر ہے بدن انگرائی میں راج بنس تولے ہوئے پر یا دودھ کھرا مان سروور ہے بدن آنسو گھرے وہ نینا رس کے ساجن اے سکھی! تھے اپنے بس کے بیاند کی رات بیہ برہ کی پیڑا جس طرح الٹ گئی ہو ناگن ڈس کے جس طرح الٹ گئی ہو ناگن ڈس کے جس طرح الٹ گئی ہو ناگن ڈس کے

گو پی چندنارنگ نے ایک جگہ کھاہے:

''ہندوستانی کلچر میں معرفت حق کے لیے خودی کو غیرخود میں جذب کردیئے کے تصورات پہلے سے موجود تھے۔ ہندستانی فنون اطیفہ سے تصدیق ہوتی ہے کہ ہندستانی ذہن نے جنسی محرکات کو اعتدال پر رکھنے کے لیے جنسی جذب کی طرح طرح سے تقدیس کردی تھی۔ ہندوستان میں یہ بات شروع ہی سے محسوں کرلی گئی تھی کہ شدید جنسی جبلت کسی فتم کے جری اخلاق کی گرفت میں نہیں لائی جاستی۔ چنانچہ اس کے جبری اخلاق کی گرفت میں نہیں لائی جاستی۔ چنانچہ اس کے

اردوشعرامیں کماریاشی، عنبر بہرایجی اور صادق کے استثنا کے ساتھ عمیق حنفی سے زیادہ سنسكرت شاعرى اورسنسكرت جماليات اور ہندوستانی اساطير كامطالعه غالبًا كسى اور نے اس توجہ کے ساتھ نہیں کیا ہے۔میراجی کے مٰداق شعری کی تربیت میں سنسکرت جمالیات اور بھکتی تحریک ہی کا غلبه تفاغمیق حنی نے ہندوستانی تہذیب اوراس کے مختلف پہلوؤں اور تشکیلی عناصر کے بارے میں اینے کئی مضامین میں بڑے شدومہ کے ساتھ ذکر کیا ہے۔انھیں اس امر کا شدیدا حساس تھا کہ کہیر، جائسی اوررس کھان، وغیرہ کی وہ شاعری جس کے انگر فطرت کی کو کھ سے پھوٹے تھے اور جوانسانی بنیادی معصومیت کی مظہر ہے اسے ہم اپنی روایت کے سلسلے سے نہیں جوڑ سکے۔ بیداردولسانی تہذیب کا ایک نقصانِ عظیم ہے۔ عمیق حنی کی شاعری کے بارے میں بہت پہلے میں نے یہ کہا تھا کہ وہی آ زادہ روی ، بلِ تحفظی ،خودگری وخود شکنی ،سرکشی ، عافیت کوشی ،انتشار آگینی اور بےمجاباین جوفطرت کا خاصہ ہے۔ عمیق حنفی کی شخصیت اور اسلوبِ شعر کی بھی خاص پیچان ہے۔ عمیق حنفی کی نظم کی تہد میں ایک طرح کی قبائلی سرکش روح موجزن دکھائی دیتے ہے۔شاعری ان کی نظم کے پور پور سے پھوٹتی ہے۔اُسی بلا تحفظی اور بے محاباین کے ساتھ جیسے نیج کو پھوڑ کر کلتہ پھوٹتا ہے۔ یہال میں ان کی اس نظم پر اپنی گفتگوختم کرتا ہوں جس میں انھوں نے مشابہتوں سے جونت نئے پیکرخلق کیے ہیں اور جن میں بے ساختگی کا عضر غالب ہے اور جوار دوشعری روایت کے تیکن نامانوس ہونے کے باوجوداردوشعری روایت میں پوری طرح یک جان ہو گئے ہیں اس لیے کہ بداردوزبان کی لوجداراور کیکداراہلیت ہے جو جذب ونفوس کے عمل میں بھی بخل سے کامنہیں لیتی اور جن کی ترکیب میں ارضیت اور مادّیت کا گہرا آب ورنگ شامل ہے۔غالبًا ہمارے زمانوں میں عمیق حنی سے زیادہ کسی اور شاعر نے اتنی تازہ کار، حواس انگیز، باصراتی کمسی اور جسمی تشبیهات خلق نہیں کی ہیں۔ان تشبیبات کی بیصفات جن کا تعلق حواس انگیزی اور جسمی سے ہے سنسکرت شاعری کا

روز مرہ رہا ہے۔ عمیق حنی کی نظم کا عنوان ہے 'جنگل: ایک ہشت پہلوتصور 'سے یہ پوری طرح مترشح ہے:

> شہر کے آرے چلاتے ، بے سُر ہے، بدرنگ ، شور وغل سے دور پاک رنگوں کاصنم آباد پاک آوازوں کا اک گندهرولوک شہروالوں میں ہے جنگل جس کا نام صبح جس کی ایک ارژنگ اورالیم جس کی شام

> > وہ کچکی فصل کے پہلومیں کہنی مار کر کلکاریاں بھرتی ہوا جھن جھنا چھتے ہیں موٹے، چم چھاتے تار جھن جھنا اٹھتے ہیں موٹی آواز شیب پر جاتی ہے بل کھاتی ہوئی آواز جھٹر گئی ہودور جیسے جل ترنگ دوڑتی ہے سنتی ایسی امنگ

جیسے پانی میں ہزاروں محھلیاں اک ساتھ کودیں اور جپا در چیر جا کیں جیسے پانی میں ہزاروں محھلیاں اک ساتھ کودیں اور چیر جا کیں جیسے پلے کام والی ساڑیاں کہ ہجوم کن کنا کیں جیسے ہنسوں کے ہجوم گن گنا کیں سرمدی نضے نجوم

وہ سنہری چولیوں میں کسمساتے، گول، انجرے، سانولے ٹیلے گول، انجرے، سانولے ٹیلے سنہری، تنگ، روثن چولیاں کسمساتے، گول، انجرے سانولے گدرائے بھاری سخت ٹیلے وہ سنہرے بین کویاں وال پھاڑ کرخود پھٹ پڑا ہے شیام رنگ بارسے ہے چاک چولی جھا نکتا ہے سانولی دھرتی کا انگ

(یاد آتا ہے یہاں تشبیہ کاسمراٹ کالی داس) وہ محجوروں کے درختوں کی قطار اندر قطار ایک دم سیدھی، کھڑی سمبندھ ریکھائیں زمین وآساں کے درمیان آسانی شامیانہ ان ستونوں کے سروں کوچھوڑ کر بے ستوں گذبد ساخو دلٹکا ہوا

آم کی ڈالوں پہ چکنے سبز پتے سبز پتوں رکٹکتی کیریاں سبز تھی کیریاں رنگ،رس اور سواد کے خوابوں کی تعبیروں کے انکھوےکھل گئے

> سبزیبلا سبز بھورا سبز کالا سبز زر میں سبز نیلا سبز سبز سبز سبز سبز سبز سبز خالب رنگ کتنی جوڑیوں کے ساتھ ہے پھیلا ہوا سبز غالب رنگ باقی رنگ گویااس کے شیڑ راس منڈل میں کنھیا سبز باقی رنگ اس کی گو بیاں

تیز بے حد تیز بے دم ہا نیتی موج ہوا کی لے
تیز بے حد تیز لیکن نغمدریز
جھومتا گا تا تھر کتانا چاما حول
ایک لے میں رقص کرتے ہیں فضا، دیہات، جنگل، کھیت
رقص میں ہے موج رنگ
موج میں آواز
ادر پھر آواز میں خوشبو کا رقص

سب کے سب ہیں ایک لے کے دائر ہے میں ہم نوا ہم رقص باہم ایک دور تک پھیلا ؤ، آزادی ،محبت اور چنچل شانتی ایک جیتی جاگتی تابندہ زندہ شانتی پھولنے پھلنے سنورنے کر گزرنے کا کھلا امکان

شہروالوں میں ہےجنگل اس کا نام

عمیق حفی کی محوانظم کو پوری کی پوری مثال کے طور پر پیش کرنے کی محف ہے وجہ ہے کہ ان
کی کسی نظم کے محف کسی ایک اقتباس کی روشنی میں ان کے اس ذبنی اور تخلیقی عمل کو سمجھنا یا سمجھنا نا آسان نہیں ہے جس میں تہہ بہتہ گئی عوامل کا رفر ما ہیں۔ وہ تاریخ کے طالب علم رہے ہیں جس کے توسط سے ہندوستانی تہذیب، سنسکرت شعریات اور سنسکرت شاعری ان کا خاص موضوع رہی ہے۔ او پر کھی ہوئی نظم میں بیش تر لفظیات، لفظی زُ مرے، ساعی، کمسی اور بھری پیکروں کے ہے۔ او پر کھی ہوئی نظم میں بیش تر لفظیات، نفظی زُ مرے، ساعی، کمسی اور بھری پیکروں کے رفارنگ جھرمٹ، شبیبہ سازی اور مشابہ بیس وضع کرنے اور عورت کے جسمانی بیجی وخم اور ایک ایک انگ کو قدر سے بہتا شہیب کے ساتھ زبان دینے کا طریقہ اردوشعری لسانی روایت کے تیک ایک نیا مگر کسی قدر رنامانوس ذاکھ کا احساس دلاتا ہے تاہم ہماری قدیم شاعری، دیا شکر نسیم اور فراق گور کھیوں کے علاوہ میر ابتی کی شاعری میں خیال کو محسوس اور محسوس کو محسوس تر بتانے کی جو فراق گور کھیوں سے ہماری شاعری کا دامن بھی خالی نہیں رہا ہے بلکہ موجودہ اردو روش ہے۔ اس کی جملکیوں سے ہماری شاعری کا دامن بھی خالی نہیں رہا ہے بلکہ موجودہ اردو دوہوں میں اس روش کو ایک نیا تنا ظرملا ہے۔

O

پروفیسر متیق اللهٔ صدر شعبه اُردؤ د ملی یو نیورسیٔ د ملی ره چکے ہیں۔

# ہاشمی بیجا پوری کی تہذیبی اہمیت

سید میران میان خان ہا تھی عہدِ عادل شاہی کے آخری دور کا شاعر ہے جس میں سلطان علی عادل شاہ ثانی سریر آرائے سلطنت تھا۔ وہ ملک الشعراء نصر تی ، مجد امین ایاغی ، مرز ااور شغلی کا ہم عصر تھا۔ دکنی شاعری میں اس کا امتیاز نسوانی پیرائے میں لکھی ہوئی غزلیں ہیں۔ اس حوالے سے ادبی تاریخوں کے اکثر مؤرخین نے اُسے ریخی گوشاعر کی حیثیت سے بھی یاد کیا ہے۔ غزلوں کے علاوہ اس نے ایک مثنوی یوسف زلیخ بھی کھی ہے۔ نصف صدی پہلے اس کا دکنی دیوان ، ڈاکٹر حفیظ قتیل شائع کر بچکے ہیں۔

عادل شاہی عہد، 1490ء سے 1686ء تک تقریباً دوصد ایوں کو محیط ہے۔ اس عرصے میں تصوف، تاریخ، رزم، بزم، داستان، مذہب وغیرہ موضوعات پر کثر سے سے شعری اور نشری تصانیف کھی گئیں ۔ عبدل کی اہراہیم نامہ میں سلطان اہراہیم عادل شاہ اوّل کی شخصیت اور شاہی متعلقات کا تذکرہ ہے۔ مقیمی کی چندر بدن ماہیارا یک عشقیہ داستان ہے۔ صنعتی کی قصہ نے نظیر حضرت علی کے فرضی معرکوں کا احوال ہے۔ گلشنِ عشق شنرادہ شنرادہ شنرادہ شنرادی کی عشقیہ داستان ہے۔ علی نامہ میں بھی علی عادل شاہ کی فتو عات کا احوال ہے۔ لیعنی سیسب مثنویاں یا فرضی قصے ہیں یا شاہی نامہ میں بھی علی عادل شاہ کی فتو حات کا احوال ہے۔ یعنی سیسب مثنویاں یا فرضی قصے ہیں یا شاہی افراد کے محور پر گھومتی ہیں۔ نشر وظم کا ایک اور مقبول عنوان تصوف تھا۔ اُس عہد میں شعر وادب کی ہیں ترجیحات تھیں اور یہی کا نئات ۔ اِن ادبی کا رناموں میں جو حقیقتاً ہمار ۔ وقد یم ادب کا سرمایہ ؟ ہیں تربی عادل شاہی عہد کی تہذیب و تمد تن کے جو بھی مرفعے محفوظ ہو گئے ہیں اُن کی نسبت یا طقہ اشرافیہ سے ہے یا شاہی زندگی ہے۔

دوصد یوں کے اس ادب میں صرف ہاشمی کی شاعری ہے جو اِن چوکھٹوں میں سے کسی چوکھٹے کو قبول نہیں کرتی۔ہاشمی کی شاعری عادل شاہی معاشرے کے طبقہ نسواں کی امنگوں اور آردووں ، اُن کی محرومیوں اور مسرتوں ، اُن کی آ وار گیوں اور جبتی آ سود گیوں سے ،اُن کے جذبات ،احساسات اور واردات سے اور اُن کے نظام اقدار سے جس طرح پردے اُٹھاتی ہے ، اُس طرح دوسرے شاعروں کی ضخیم مثنویاں ان کی خبرنہیں دیتیں۔ہاشمی کی غزلیں عادل شاہی عہد کی عام زندگی اور جیتے جا گتے تہذیب وتمد ن سے قدر اوّل کی آگا ہی بخشتی ہیں۔

ہمارے ادب میں ہاشمی کی حیثیت زیادہ تر شجر ممنوعہ کی ہی رہی ہے۔ ہاشمی کے بارے میں ایک عام تاثریہ ہے کہ اس کی شاعری مخرب اخلاق ہے۔ چنا نچہ اخلاق کی حفاظت کے لئے ہاشمی سے پر ہیز لازم تھرا۔ ایک شاعر کی قدرہ قیمت کا یہ پیانہ کس قدر بھی غیر ادبی سہی ، ایک فاموش اکثریت اس سے اتفاق کرتی ہے۔ میرا خیال میں کلام ہاشمی کے غیر سنجیدہ مطالع کے فیمنے میں کھنو کی ریختی کا لیبل ہاشمی پر چسپاں کر دیا گیا ہے۔ اور غالبًا اس کے نام ان کہ ماک کے سے عمداً چشم ہوشی کی جاتی رہی ہے۔ یہ روئیہ ہماری کم نگہی کی دلیل ہے۔

میراارادہ ہاشی کو اُن الزامات سے بری قرار دینے کا ہر گزنہیں ہے جن کی تہمت وہ عرصے سے اُٹھائے ہوئے ہے۔ ہیں اتنا ضرور کہنا چاہوں گا کہ ہاشمی کے بارے میں یہ عام تاثر پورا پی نہیں ہے۔ میری نا تواں ہی کوشش ہیہے کہ ہاشمی کے آئینے پر بڑی ہوئی گر دکوتھوڑ اساصاف کرتا چلوں۔ اُس میں ہاشمی کی جوشیہ نظر آئے گی ، اُسے بنفسِ نفیس اپنی آئھوں سے دیکھنے اور رائے قائم کرنے کا آپ کا اختیار ہے۔

میں اپنی بات کی وضاحت ہاشی کی دوغودلوں کے تناظر میں کرنا چاہتا ہوں۔ اُس کی پہلی غزل کوکسی حد تک اُس کے تعارف نامے کی حیثیت حاصل ہے۔ غزل میہ ہے۔
اُونو آویں تو پردے سے گھڑی بھر بھار بیٹھوں گ بہانا کرکے موتیوں کے پروتے ہار بیٹھوں گ اونو یاں آؤ کیں گے تو کہوں گی کام کرتی ہوں

اٹھلتی ہور مٹھلتی پُپ گھڑی دوجار بیٹھوں گی نزیک میں دوڑ جانے کوں خوشی سوں ٹیب اُٹھیل رھوں گی ولے لوگاں میں دکھلانے کو ہو بنزار بیٹھوں گی پکڑ کر ہاتھ بردے میں لیجاویں کے تو جھڑکوں گ گھونگھٹ میں مگھ چھیا کر ٹک میں تڑکا مار بیٹھوں گی بلایاں جیو کے جیو میں لے، براوں گی یاؤں میں دل سوں ولے ظاہر میں دکھلانے کو ہو اغیار بیٹھوں گی كرول گى ظاہرانا يُب غصه اور مان ہٹ ليكن سریجن پر تے جیو اینا میں جیو میں وار بیٹھوں گی سلاویں گے تو نا سوں گی، اُٹھوں گی واں تے یوں کہہ کر چيو خول وا، خوشي ميري، ميں ہو ہوشار بيٹھوں گي کتی بیزاری دیتے ووئی جو بیٹھی تو نزیک آکر مجھے سوگند ہے جو آکر یوں دوسری بار بیٹھوں گی ئنے کو ڈِپ کی ہوں میں، ولے بول جی میں گھٹ کی ہوں نزیک ہو ہاشی کے ، مل میں آٹھوں بھار بیٹھوں گی

اس غزل کے بعض قرینے اور تلاز مات توجہ کے لائق ہیں۔ دکن میں ضمیر 'اونو' ہیوی شوہر کے لئے استعال کرتی ہے۔ پر دے سے باہر بیٹھوں گی کامحل ہے ہے کہ عام حالات میں وہ پر دے کی پابند ہے لیکن ملاقات کا اشتیاق اُسے گھڑی بھر کے لئے پر دے سے باہر تھینچ لایا ہے۔ ملاقات کا بیاضطراب ظاہر کر رہا ہے کہ شوہر طویل عرصے کے بعد گھر لوٹ رہا ہے۔ موتیوں کے ہار پرونے کا بہانہ کرنا ، طویل جدائی کے ذکھ سے اُنڈنے والی ناراضکی کا اظہار ہے اور وہ جتانا چیا ہتی ہے کہ تبہارے فراق نے میرے معمولات پرکوئی اثر نہیں ڈالا۔ پھر قریب بلائیں تو کام کا بہانا کر دینا ، یونہی مصروفیت کا بھرم کئے جانا ، اپنی بے تابی کو ضبط کر کے بے نیازی کا تاثر دینا ، ہاتھ کیٹریں تو جھڑک دینا ، گھوٹکھٹ میں منہ چھیا کر بیٹھ رہنا ، یہ سب اُس کی معشوقانہ اوائیں

ہیں ۔لیکن وہ برملا ہے بھی کہدر ہی ہے کہ میں دل ہی دل میں اُن کی بلا ئیں لوں گی ،اُن کے پاؤں پڑوں گی اُن براپنا جی وار بیٹھوں گی ۔

آ خرمیں اپنادل چیر کردکھا دیتی ہے کہ بیسب تو میرے ارادے ہیں ارادے ہیں۔وہ ایک بار آ جائیں تو بیسب کرنے کا کسے ہوش ہوگا اور کسے تاب رہے گی۔ میں سب کچھ بھول کر آ مھوں پہران سے گی رہوں گی۔

یہ مرقع ایک وفا شعار، چاہنے والی مشرقی رفیقِ حیات کا ہے۔ریختی کی عورت کے ساتھ، پردے میں رہنے کا، بلائیں لینے کا، مرد پر اپنے کو وار دینے کا، ملاقات کے اشتیاق و اضطراب کا اور گھونگھٹ میں منہ چھپا کر بیٹھ رہنے کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔وہ سید ھے سجا وَ اپنے عاشق کو ہاتھ کیڈر کے جاتی۔

اگریدریختی ہے تو اردوغز لول کے بیشتر سر مائے کوریختی قر اردینے میں تامل نہیں ہونا چاہئے۔

اب ایک دوسری عورت سے ملئے۔ اس میں بھی خطاب عورت کی طرف سے ہے۔

بیٹھو مسافر چھاؤں میں ،کیا دھوپ ٹک دو پھار ہے

کیا خوب جھاڑوں کی ہوا، پانی بھی ٹھارے ٹھار ہے

پٹھلین میں پھولے ہیں کنول، اٹکے ہیں عاشق ہو بھنور

بیلاں ہریاں دوڑیاں ہیں کیا، ہر جنس میوا بار ہے

لیٹو ٹک اک آرام سول، ہے محل سٹ آ باغ میں

پھل پھول تو ڑو، نیں منع، میراچہ یو گزار ہے

نھن پن تے خاوند سر پہ نئی، چھوٹا بڑا مجھ پاس کوئی

آنا اکیلی باغ میں، تو نت مجھے درکار ہے

ایسے کہت اور یو ہوا، کیوں سٹ کے دوجا لے منگے

ہر عیش وعشرت میں سدا، ہوسی جو کوئی چو سار ہے

ہر عیش وعشرت میں سدا، ہوسی جو کوئی چو سار ہے

مزل لگوں کوئی گاؤں نئی، ہوی دھوپ کرڈی سامنے

ہے دؤر پانی بھی انگے، اور باٹ ناہموار ہے یو وقت چلنے کا نھوے، انگے مسافر جا کے وال کئی کی خلل ہے باٹ میں، رہناجی یاں ناچار ہے دو دیا س یاں انگو تمیں، خوبی خبر لیو باٹ کی رہنے کوں جاگا ہے مرے، جو چاہو سو تیار ہے نھواد کیا میں جانتی، مالی بھی نیں جو پوچیس گے یاں کوئی ادمی کے جنس نا باغ میں نا بھار ہے کوئی پھرج پانی میں دیھو، بھوتی گرا لگتا مجھے کی نئی سمجھتا کوئی مجھے، میرے تو دل میں عار ہے یاں ڈر تو ایسا نیں ہے کچھ، میرے تو دل میں عار ہے یاں ڈر تو ایسا نیں ہے کچھ، میرے تو دل میں عار ہے میں ہوں اکیلی باغ میں، نا سات ذہری نار ہے میں ہوں اکیلی باغ میں، نا سات ذہری نار ہے

دو پہری چلچلاتی دھوپ میں ایک تھکا ماندہ مسافر غیر متوقع طور پر ایک پُر فضا باغ میں وارد ہوتا ہے۔ مسافر کی اوّلین ضرورت ٹھنڈی ہوا، پیاس بجھانے کوٹھنڈا پانی، ہری ہری بیلیں، میوول سے لدے ہوے درخت مجھی کچھ موجود ہے۔ باغ کی مالک نوجوان عورت نرمی اور محبت سے اس کا خیر مقدم کرتی ہے اور شاداب باغ میں میسر راحتوں کا ذکر کرکے مسافر کوٹھکن اُتار نے اور آرام کرنے کی دعوت دیتی ہے۔

اتفاق سے باغ میں بالکل اکیلی ہے۔ مالی، مزدور باہر گئے ہوئے ہیں۔ برسوں بعد
ایک مردکو قریب پاکراس کی تشذ خواہشیں انگرائی لینے گئی ہیں۔ حیامانع ہے۔ بے مہار جذبات کی شد ت، دل میں گلی ہوئی آگو بارہی ہے کیئن اُس کی جذباتی کیفیت اُس کے کنالیوں سے پھٹی پڑرہی ہے کہ بچپین کی شادی کے بعد شوہر کے سائے سے محروم ہوگئی ہے۔ چھوٹوں بڑوں کی رفاقت سے بھی محروم ہوگئی ہے۔ حیوٹوں بڑوں کی رفاقت سے بھی محروم ہے کہ باغ کی مگہداشت کے لئے اکیلی آتی ہے۔ مسافر کو مجھاتی ہے کہ باغ کی مگہداشت کے لئے اکیلی آتی ہے۔ مسافر کو مجھاتی ہے کہ ایک تو دو بہرکی کڑی دھوپ، آگے، کئی کوس تک آبادی نہیں، راستہ دشوار گزار، پانی نا پید۔ یہ

وقت سفر کا وقت نہیں ہے۔وہ دو چار دن پہیں قیام کرے پھر حالات کا جائزہ لے کررخصت ہو۔ایک توباغ پر فضا،ساری آ سائٹیں مہیا اور پھر مالی تو مالی، کوئی بچہ، بلکہ آ دم زادتک کوئی نہیں۔ اور پہ کیا بناہی چیرہ کہاں تک دیکھا جائے؟

پھرایک خود کلامی کی سی صورت میں یو جیٹیٹھتی ہے۔'' کی نئی سمجھتا کوئی مجھے؟ میرے تو دل میں عاربے' لیعنی مجھے کوئی سجھتا کیوں نہیں؟ شرم وحیا کی وجہ سے میں اپنی زبان سے کہنہیں سکتی۔ یہ ہاشمی کی عورت ہے جوشد یداحساس تنہائی کی شکار ہے۔اوراینے احساس تنہائی کے مداوے کا منہ مانگاموقع ملنے کے باوجود اور حالات کواپنی مرضی کا موڑ دینے کی قدرت رکھنے کے باوجود تہذیب کے دائرے سے قدم ہا ہزئیں نکال سکتی اور حسرت سے یو چھے جاتی ہے۔ کی نیس سمحتا کوئی مجھے؟ کی نیں سمجھتا کوئی مجھے؟ کنایوں بھری زبان پہ بتاتی ہے کہ وہ تسکین کی شدید آرزو کے باوجوداینے الدتے جذبات کی تہذیب پر قادر ہے اوراوّل اُسے اپنے سمجھے جانے پر اصرار ہے۔ لعنی اُس کی ضرورتوں کا ہمدر دانہ شعور۔ اِس ایک نقاضے سے اس کا کر دار لکاخت بلند ہو گیا ہے۔ اب سے ساڑھے تین سوسال پہلے کی ایک ناتواں زبان کا بیطر زِ گفتار اور عورت کے

جذبات کی ترجمانی میں راست بیانیہ کے بجائے کنایوں کا شعری حربہ شاید ہاشی کے شعری مرتبے کو ستمجھنے میں مدود ہے۔

ہاشمی نے اسی سے ملتی جلتی صورتِ حال کوایک اور غزل میں پیش کیا ہے۔ یہ عورت بھی ، ا کیلی ہے۔شام ہو چلی ہے،طغمانی کی وجہ سے راستے پُرخطر ہو گئے ہیں۔ایسے میں ایک مسافر اینے اسبابِ سفر، نوکر چاکر، گھوڑوں کے ساتھ پہنچتا ہے۔وہ اسے روک کرسفر کے خطرات سے ہاخبر کرتی اور قیام کی دعوت دیتی ہے۔ کہتی ہے۔

> جاگہ کا کیا ہے؟ سر پر کیا باند کر لیجائیں گے؟ کرنا بھلا مُروّت، دنیا کا رہ گزر ہے گھر میں چھڑے رہو تم، گھوڑے نفر تمارے رہنے کا کیا ہے خالی، باہر بھی ایک چھیر ہے

لیکن میربھی واضح کردیتی ہے کہ میرسب کچھانسانی ہمدردی کے ناطے کررہی ہوں۔اس پیشکش کا کوئی دوسرامطلب نہ نکالا جائے۔

ہر کام کِس کے آنے، یو بات کچھ بُری نیں

تو رَهو کتی ہوں تُمنا، میرے خدا کا ڈر ہے

"بدوقتِ ضرورت کسی کے کام آنا کوئی بُری بات نہیں ہے۔ اسی لئے آپ کوقیام
کے لئے کہدرہی ہوں۔ اِس پیش کش کا کوئی اور مطلب نہ لینا۔ میں خداتر س ہوں۔ ''
اب کچھاور مرفتے د کیھئے۔

ایک عورت اپنی ہمجولی سے کہدرہی ہے۔

خاوند کوں اپنا کرنے کا میں کہتی ہوں سُن، کر علاج جو وہ کہا سو خوب کہد، نا شند کر ہرگز مزاح جو کچھ پوچھا سو جواب دے، لب لب توں کچھ بولونکو جو تو بھی جب کچھ بولنا، عاقل بیبیاں کا نمیں رواج سُن اے لجا یو بات ٹک جاں لاج کرنے کی ہے کر وہ عیش میں آوے تو توں منڈوا نکو ہو لاج لاج

اپنے خاوند کو اپنے اس میں رکھنے کا نسخہ بتارہی ہوں، سُن اور عمل کر۔وہ جو بھی کہے، صبر وقتل کے ساتھ اُسے مان لے، بدمزاجی نہ دکھا۔اگروہ کچھ پوچھے تواس کا مناسب جواب دے، ترکی بہڑکی جواب نہ دے۔عاقل بیبیوں کا بیوطیرہ نہیں کہ جومنہ میں آئے، سوچے مجھے بغیر بولتی چلی جائیں۔اب ذرا بیہ بات بھی سُن لے کہ جس موقع پر لاج کرنی ہے وہیں کر۔اگروہ تیرے ساتھ ''عیش'' کا ارادہ ظاہر کرے تو تو فضول میں اینی لاج دکھانے نہجا۔

اسى موضوع پر پچھاورمنتخباشعارد کیھئے۔

خاوند کی اینے اے نھنی، سیوک ہو بت سیوا کرو ہر کس کی سُن کر بات پُپ نا کر نشر شیوا کرو قد عیشکر، پتے سولب، گالوں کے رنگ جیوں نارنگیاں

اپنے بدن کے باغ کا حاضر یو سب میوا کرو

انتھی!خدمت کے جذبے کے ساتھ ہمیشہ اپنے خاوند کی سیوا کرو۔لگانے بجھانے والیوں کی باتیں سُن کرخواہ مخواہ ہی اپنے انداز ندد کھاؤ۔ تمہارا قد عیشکر ہے، ہونٹ پستہ ہیں،گال جیسے نارنگیاں ہیں۔ بیسب تمہارے بدن کے باغ کے میوے ہیں۔ان میووں سے اپنے خاوند کی تواضع کرو۔

خاوند پر اپنے اے نھنی، قربان جیو بل بل کرو دکھو خدا خوش ہوے دل، نرمل کرو، نرمل کرو ہوگا تمارا کام کچھ، سٹ دیؤ ہو گو تو ککو جو کچھ اُنے فرمائے تو وو کام تم اوّل کرو ہوئے گی غضب میں لاکھ تو، موں چُھ کے چُپ انجان ہو نا جواب دیو بلکہ تمیں آڑا کو انجل کرو مانند بھنور کے ہے مرد، کئی گرزخاں کی بات پر انگیا اچھے گا تو تمیں، جیوڑا ککو اوکل کرو

''اے بی بی! اپنے خاوند پراپنی جان ہر آن قربان کئے رہو۔ تمہارے اس ممل سے خدا خوش ہوگا۔ اپنے دل کوزیل کرو، نزل کرو۔ اگر تمہارے کام میں کچھ ہرج ہوبھی تو اُسے گوارا کرلواور اس وقت اپنی زبان سے کچھ نہ کہو۔ جو کچھوہ کے ہم وہ کام پہلے کردو۔ بھی طبیعت میں اشتعال آبھی جائے تو اپنی زبان پر قابو پاکر ڈپ ہوجاؤ۔ اُلٹے جواب مت دواور خفگی سے منہ نہ پھیرو۔ مرد پھنورے کے مانند ہوتا ہے۔ کہیں اس کادل اٹک بھی گیا تو تم اپنے جی کے اضطراب کو قابو میں رکھو۔''

ہاشی کے اِن خیالات پر گفتگو ہوسکتی ہے۔لیکن توجہ طلب بات یہ ہے کہ ہاشی کی شاعری کی بید مثالیں کیاریختی کے معیار پر پوری اُتر تی ہیں؟ کیا بیا خلاق سوز شاعری ہے جس کے لئے ہاشمی اردوادب میں شجرِ ممنوعہ بنا ہوا ہے؟ اس کلام کے ذریعے ہاشمی بہو بیٹیوں میں جنسی نراج

پھیلانے کی کوشش کررہاہے یا نہیں صبر وقبل اور سوجھ بوجھ کے ذریعے اپنی گھریلوزندگی کو سلجھائے رکھنے کی تلقین کرہاہے؟

مثالیں اور بھی ہیں اور بہت ہیں لیکن اس وقت اگر ماشمی سے ہماری شناسائی ہوگئی ہے ۔ تو اس کے بارے میں کچھ عرض کروں۔ ہاشمی سے پہلے نصرتی، شاہی اور حسن شوقی کے ہاں بھی عورت کی طرف سے اظہارِ عشق کے نمونے ملتے ہیں لیکن ایک تووہ منہ کا ذا نقہ بدلنے کوشش ہے اوران کی غزلوں کی عورت حقیق نہیں تخیلی ہے اور صرف عثق کر سکتی ہے۔ ہاشی نے نسوانی پیرائے میں شعری اظہار کواپنافن گھہرایا۔ تاریخ کی ستم ظریفی کی وجہ سے ہاشی نے جس وقت بہانقلا بی قدم اُٹھایا، عادل شاہی سلطنت نزع کے عالم میں پہنچ چکی تھی۔اورنگ زیب کےساتھ زبردتی کی صلح نے سیاسی استحکام کوشد پد ضرب پہنچائی تھی۔اس کے نتیج میں سلطنت میں عام اخلاقی پستی گھر كرنے گئي تھي۔ حيات کی مثبت اقد ارپر سے رعا يا كاايمان اُٹھنے لگا تھا۔ان حالات ميں منفی رويوّ ں کو کھل کھیلنے کا موقع مل جاتا ہے۔ ہاشمی اس زوال کا چشم دید گواہ تھا۔ وہ وقت کے سیلاب کے سامنے تھبرنہیں سکا اور مزاحمت کی جگہاس کا حامی اور تر جمان بن گیا۔لیکن اس کی شاعری میں ایک ہی ر جحان نظر نہیں آتا۔متعدد رنگ اور متضاد تصویریں ہیں۔اس کا دیوان ردیف وار نہ ہو کرتاریخی ترتیب سے دستیاب ہوتا تو شایداس کے کلام کے متضا درویوں کی موزوں توجیہہ کی جاسکتی تھی۔ چنانچہ ہاشمی کی شاعری کے جورنگ اوپر پیش کئے گئے ہیں اُن سے مختلف رنگ بھی ہماری توجہ کے مستحق ہیں۔ یہ طے ہے کہ ہاشمی کی عورت تخلی پیکرنہیں ہے بلکہ اسی دنیائے آب و گل کی حقیقت ہے۔وہ مختلف محاذ وں سے اس دنیا کوجھو جھر ہی ہے۔وہ وفا شعار ہے،مرد کی ا? وارگی سے ىرىشان،سوكن كےعذاب كوجھيلتى ہوئى اليكن گھر كےسكون كى خاطراسےانگيز كرتى ہوئى۔ سوکن کمال ہو رہے سو جھٹروں گی کر کتی تھی آئے تو کچھ دسیا نیں ملنے کے باج مجھ کوں پیو نیں تو تھی ابولا، آئے تو یاؤں پکڑی

بخشا ہے شکر رب نے اپیا مزاج مجھ کوں

وہ گٹنیوں اور ہوں پرست مردوں کا نشانہ بن رہی ہے لیکن اپنے استحصال کے خلاف جنگ بھی کررہی ہے۔

مجھے کپڑے ہیں کی چھوڑو، دیکھو ہو ہا تک ماروں گی خدا کی سول میں ہنتی نیں، بڑی ہو کو پکاروں گی مجھے جھٹ منٹ کے باتاں کہہ بلاکر لائی ہے تمنا میری پیزار پر تے لے ،سو اُس کُٹٹی کو وارونگی منظ ہوی ہا تک مارے پر اِتا اُس تھے چپ رھی ہوں ولے کُٹنی کا سر منڈ کر میرا تو دند ساروں گی فکل جا ہا تھی توں چپ، خدا ستار ہے میرا اگر چہ کوئی بھی دیکھے تو میں سوگند کھا نباڑوں گی اگر چہ کوئی بھی دیکھے تو میں سوگند کھا نباڑوں گی

وفت کے سیلاب کواپنے ناتواں باز وؤں سے رو کنے کی کوشش کرتی ہوئی اوراس کوشش

میں گھر کی مندز ور جوانیوں کے بہکتے قدموں کوکڑے تیوروں سے تاکتی ہوئی،

کاں لگ کروں نصیحت نئی سنتی مال یہ چھوری جتنا منع کئے تو کرتی ہے تس پہ زوری مجھ کہتے ہیں گے لوگاں چھوری کوں کچھ کتی نیں بیٹاں جلی کوں کیا کوں، کہتی ہوں گھر میں رھو ری مت کھر کسی گلی میں جھاکو کو بنھا کر سنپڑے گی کیں جھڑپ میں ، اوّل ہے رنگ میں گوری

وہ معاشرے کے اخلاقی انحطاط میں سرگرمی سے اپنا کر دار نبھاتی ہوئی، مردوں کو چھیڑتی اور رجھاتی ہوئی، تبحیہ گھروں کی رسوائیوں کا سامان بنتی ہوئی بھی دکھائی دیتی ہے۔وہ عادل شاہی معاشرہ کس دور میں پورے کا پوراصالح معاشرہ رہا ہے۔اچھی یابُری، عادل شاہی عہد کی ہی عورت منفعل، بے جان اور شاعر کے ہاتھوں میں کھ پُتلی نہیں ہے۔اپنے وجود کومنوار ہی ہے۔وہ خوداعتمادی کا پیکر ہے۔اُردوادب میں وہ پہلی میں کھ پُتلی نہیں ہے۔اپنے وجود کومنوار ہی ہے۔وہ خوداعتمادی کا پیکر ہے۔اُردوادب میں وہ پہلی

عورت ہے جو بیسوال قائم کر رہی ہے کہ'' کی نیں سمجھتا کوئی مجھے؟''۔اس میں حقیقی زندگی کی حرکت وحرارت، دردوکسک اور سانسول کی آمدورفت صاف سنائی دیتی ہے۔ہاشی کی شاعری میں آفاقی انسان کے احساسات وتجربات کی وہ دھڑ کنیں ہیں جوزائداز تین سوسال کے فصل کے باوجود آج بھی ہمارے دلول کی دھڑ کنول سے ہم آ ہنگ ہوجانے کی قوت رکھتی ہیں۔

ہاشمی کے شعری مرہبے کا تعین ایک الگ ہی پہلو ہے جس پرکسی اور موقع پر گفتگو ہوسکتی ہے۔ میں اس وقت اس کی ایک جھلک دکھانے پراکتفا کرتا ہوں۔

کرے کوئی لاکھ جھپ کر تو ،بریاں باتاں نہ چھپیاں ہو زمیں بنبل کے اٹھتی ہے، گلی ہر ایک گرجتی ہے

کہی وطن ہاشی تب تے ہیرے ہور لعل نیں ویکھی جدھاں تے گئج میں دیکھی،ترے دل کے خیالوں کا

کرنا آسی سول بات اور، سننا اسی کی بات اور ہے دل میں میرے کان بند، عالم سے رہنا ہو خموش

پاواں پہ تیرے گرد کچھ، بیٹھی تو جیو میں ہے مرے لب کے رومالاں لے کے نت، میں جھاڑتا ہو کر فراش

جوبن گیندا ہے، لب لالہ، زباں سوس، اکھیاں نرگس ہوے ہیں پھول ہو اِتے، تمہارے قد کی ڈالی سوں

آ خرمیں میں ہاشمی کی شاعری کے بعض امتیازات کی طرف آپ کی توجہ مبذول کرانا چاہتا ہوں۔

- 1. ہاشی نے تخلی اور فرضی داستانوں کی مقبول ادبی فضامیں گردوپیش کی حقیقی زندگی کو اپنی غزلوں کا موضوع بنایا۔ بیمتداول ادبی روایت سے واضح گریز اور جرائت مندانہ اقدام تھا۔ اِسے کسی حد تک اجتہاد کا نام بھی دیا جاسکتا ہے۔
- 2. ہاشی نے ایک سلیم شدہ مرداساس معاشرے میں پہلی بار بے چہرہ، بے زبان عورت کو قوّت قوّت نِطلق سے سرفراز کیا۔ اُس نے عورت کے احساسات وتجر بات کواد بی اظہار کی قوّت سے مالا مال کیا۔ اُس نے بتایا کہ مردوں کے معاشرے میں عورت کا بھی کوئی وجود ہے۔ وہ بھی معاشرے کا تناہی حصہ ہے جتنا کہ مردکا۔
- 3. ایک عام تاقر کے برخلاف ہاشمی کی شاعری عورت مرد کے سفلی اور نجی معاملات تک جے ریختی کا نام دیا گیا ہے، محدود نہیں ہے۔ لکھنو کی ریختی کے مقابلے میں ہاشمی کی شاعری عورت کے اسفل تقاضوں کی ترجمانی کے ساتھ ساتھ عورت کے باطن کی پُر اسرار کیفیتوں کی بوقلموں دنیا ہے بھی آگاہ کرتی ہے۔
- 4. ہاشمی کی غزلیں ،غزل کی روایتی ہئیت میں ہونے کے باوجود کئی جگہ موضوعاتی نظموں کا حکم رکتی ہیں جن میں ایک مرکزی خلتے کوسلسلِ خیال کے ساتھ پیش کیا گیا ہے۔
- 5. ہاشمی کی شاعری کے غائر مطالع سے عادل شاہی تہذیب کی شکست کا کر بناک احساس ہوتا ہے۔ وہ تہذیب جس میں دراڑیں پڑنی شروع ہوگئ ہیں۔ وہ حیات کے اعلیٰ مقاصد سے دستبردار ہوکر سفلی مسرتوں پر ٹوٹ پڑا ہے۔ لیکن طبقہ اشرافیدا پنی ناموس کو سنجالے ہوئے ہے۔ ہاشمی نے اس زوال کی بڑی مو? شرتر جمانی کی ہے۔

پروفیسرم -ن -سعید ٔ صدر شعبه اُرد و بنگلوریو نیورشی بنگلور ره چکے ہیں -

### -مشتر كەن*ېذ*يب أردواورجگن ناتھآ زاد

مشتر کہ تہذیب یا Composite Culture کی اصطلاح کب اور کس نے رائج کی اس سلسلے میں اختلاف ہوسکتا ہے لیکن اس اصطلاح کی معنویت، اہمیت اور ہندوستان جیسے ملک میں اس کی ضرورت کے متعلق دورا ئیں نہیں ہوسکتیں۔ دنیا کے دوسر ہلکوں میں آباد قو موں کی تہذیب و ثقافت کا مطالعہ جن تھائی تک رسائی کرتا ہے اس کی روشنی میں بیدخیال بے جانہ ہوگا کہ مشتر کہ تہذیب اور اس سے وابستہ تصورات کی آماجگاہ ہندوستان رہا اور وہ بھی غیر منقسم ہندوستان۔ بیہ بات دوسری ہے کہ سیاست نے اگر چہاس ہندوستان کو دوحصوں میں منقسم کردیا بگر دوسرے نطۂ ارض پرآباد قو موں کا ماضی بھی تو ہندوستان ہی ہے اور ہندوستان کا ماضی اور اس کی کم از کم ہزار سالہ تاریخ جن اقد اراور روایات کی حامل رہی ہے، مشتر کہ تہذیب کی اصطلاح اس کے پیش نظر وضع کی گئی۔

آج اس اصطلاح اور اس سے وابسة تصورات کے متعلق عام طور پر بدطنی کا احساس پایا جاتا ہے اور اکثر کہا جاتا ہے کہ حال کی زندگی اور ساج کا ماضی کی ان اقد ارسے کیا تعلق؟ بیسوال جس ذہنیت کا حامل ہے، اس کی وضاحت کی چندال ضرورت نہیں ۔ چنانچہ اس سے قطع نظر کہ ماضی کوفراموش کر کے حال کی تعمیر ممکن نہیں، بنیادی بات سیے کہ حال اصلاً ماضی کا ہی زائیدہ ہوتا ہے۔ اس لیے حال کی در تنگی اور اس کو در پیش تہذیبی و ثقافتی خطرات سے نجات کا ایک راستہ ہے بھی ہے کہ اس کی تفہیم ماضی کے حوالے سے ہی کی جائے۔

لیکن ماضی توایک چھلاوہ ہے۔اس کی زنبیل میں جوساز وسامان ہیں،ان کے نام اور صفات تک مشتر کنہیں۔پھر قوموں اور نسلوں کے ذوق وشوق ،ان کی کامیابی و ناکامی کی داستانیں، مذہب، تہذیب اور زبان کے شاخسانے بداور اسی طرح کے نہ حانے کتنے مراحل ہیں جنھیں عبور کرنا محال نہیں تو مشکل ضرور ہے۔ دوسر لفظوں میں یوں کہا جائے کہ ماضی میں سب کچھٹیکٹھاکنہیں ہےاوراس کی طرف رجوع کرتے ہوئے ہمیں بے حدمختاط رہنا جا ہے۔ لیکن ماضی کی شاخت اور اس کے تسلسل کی تفہیم کا ایک صحت مند طریقہ یہ بھی ہے کہ ہم اُن صالح روایات اورآ درشوں برہی اپنی توجہ مرکوز کریں جو حال کی درنتگی کی ضامن ہوں اور جن سے زراور ز مین کے فساد کا احمال نہ ہو۔ اگر ہم نے پینقط اختیار کیا تو پھر ماضی سرکا آسیب نہیں بلکہ قوت اورتوانائی کامنیع ہوگا۔لیکن ایسا کرتے ہوئے ہماری ہرمنطق کوجذباتیت سے بالاتر ہوناپڑے گااور اس بات پریقین بھی کرنا پڑے گا کہ اس ملک میں سچے اور ضمیر ابھی زندہ ہیں اور جب تک بیدونوں زندہ ہیںاس حقیقت کے تا بناک رہنے کا امکان بھی باقی ہے کہ آج بھی ہمارا ملک مختلف اصول و نظریات کی حامل قوموں کے تہذیبی، تمدنی اور ثقافتی اقدار کا آمیزہ ہے۔اس آمیزے کی ظاہری سطح ممکن ہے کہ ایک دوسرے سے متضا دنظر آئے مگر اس کا باطن روا داری،خلوص، ہم آ ہنگی اور انسان دوستی سے عبارت ہے۔ زندہ رہنے کا بیسلیقہ اور شعار ہم نے کسی مذہب کی آغوش تربیت میں نہیں سیکھا اور نہ ہی اسے کسی خاص قوم کا سر مایدافخار سمجھنا چاہیے۔اس کے برعکس پیڈ تیجہ ہے ماضی کی ان تہذیبی اور ساجی اقدار کے فطری تسلسل اور ان کے عرفان کا جومسلمانوں کے ورود ہند کے بعداس ملک میں پروان چڑھیں۔

تاریخ کے ماہرین اس بات پر متفق ہیں کہ مسلمانوں کی آمد کے بعد ہندوستان کی تاریخ کا ایک نیا دور شروع ہوتا ہے۔ باہر سے آنے والے ان مسلمانوں کی اپنی زبان بلکہ زبانیں تھیں۔ فد ہب، تہذیب اور ثقافت کی جن اقدار پران کا ایمان تھا، یہاں کے طبقاتی نظام زندگی میں ان کی پذیرائی اسی شکل وصورت میں ناممکن تھی۔ رفتہ رفتہ جب بیا حساس عام ہو چلا کہ تلوار کی مضی نہ قوم کر داروگفتار کے اعتبار سے بھی منصفانہ مزاج رکھتی ہے توایک دوسرے کے قریب آنے کا دور شروع ہوا جسے تاریخ میں بھتی تح میک کے نام سے موسوم کیا گیا۔ اس تح یک کا ایک بڑا فیضان سے دور شروع ہوا جسے تاریخ میں بھتی تح میک کے نام سے موسوم کیا گیا۔ اس تح یک کا ایک بڑا فیضان سے بھی تھا کہ ہندو اور مسلمان اپنے اپنے فرہی اور ساجی دائر سے سے باہر نکلے اور ان عناصر کی فہم و

فراست کے لیے کشاوہ قلبی کا ثبوت دیا جو کثرت میں وحدت کارنگ جر سکے کہ یہی اس وقت کا تقاضا تھا اور ہندوستانی معاشر ہے کی ضرورت تھی۔اس اعتبار سے تصوف یا بھکتی تحریک ایک سیکولر نظریۂ حیات کی دائی معاشرے کی ضرورت تھی۔اس اعتبار سے تصوف یا بھکتی تحریک ایک سیکولر نظریۂ حیات کی دائی تھی جو فد جب ،تہذیب اور زبان کے 'بعد' کو 'وصل' کی لذتوں ہے آشنا کرنا چاہی تھی۔ یوں تاریخ کی آنکھوں نے پہلی بارایک ایسے ہندوستانی ساج کا خواب دیکھا جہاں رئگ ونسل ، فد جب اور دھرم ، تہذیب و ثقافت اور زبان واسلوب حیات کی رنگارٹی تو تھی مگر اس کشر ت میں وحدت تھی ، روا داری اور ہم آ ہنگی تھی اور سب سے بڑی بات تو یہ کہ 'را ہیں جدا جدا مگر منزل تو ایک ہے' کا قوی احساس تھا۔ یہی احساس بعداز ال ہندوستان کی متحدہ اور مشتر کہ قو میت کی اساس بنا۔کوئی چا ہے تو اس احساس کے جلوہ صدر نگ کا مشاہدہ سنتوں اور صوفیوں کے کلام ، اقوال اور ملفوظات میں باسانی کرسکتا ہے۔

یکسی اسانی مفاہمے سے زیادہ تہذیبی مفاہمے کی وہ صورت بھی جس کے لئے زمین تو ساجی ضرورت نے تیار کی مگر نے ڈالنے کا کام اللہ والوں نے کیا۔ یہی نے مغلوں کے بہد حکومت میں تناور درخت کی شکل اختیار کر گیا اور اس سے مذہبی روا داری کا وہ جذبہ پیدا ہوا جس کی ایک جھلک حضرت نظام الدین اولیا کی زبان مبارک سے نکلے ہوئے اس مصرعے میں نظر آتی ہے" ہر قوم راست را ہے دینے وقبلہ گاہے" ۔ ساجی ارتباط اور مذہبی روا داری کے اس بڑھتے ہوئے احساس نے معاشرتی قدروں کو بھی متاثر کیا اور اس طرح تا ثیروتاثر کی وہ فضا قائم ہوئی جس نے مزاج و مذاق، معاشرتی قدروں کو بھی متاثر کیا اور اس طرح تا ثیروتاثر کی وہ فضا قائم ہوئی جس نے مزاج و مذاق، ادب واخلاق اور رسم ورواج کے طور طریقوں میں بھی تبدیلیاں پیدا کر دیں۔ یہ تبدلیاں ایک طرفہ نہ تھیں۔ خود مسلمانوں کے انداز فکر اور ان کے طرز حیات میں بھی نمایاں تغیرات ظاہر ہوئے۔ اس کا انداز ہ ڈاکٹر سیدمجمود کے درج ذیل اقتباس سے ہوگا:

''……شروع شروع میں وہ (یعنی مسلمان) یہاں کی تہذیب وتدن پر پچھا ثر ڈال سکے لیکن بعد میں وہ خود یکسر متاثر ہوئے۔ان کا رہن سہن ، زبان ،طریقۂ حکومت ہر چیز مقامی حالات سے متاثر ہوئی اوران کے پاس کوئی الیی چیز نہیں رہ سکی جسے ہم خالص اسلامی ،عبرانی یا ایرانی وافغانی کہ سکیس نسلیس مخلوط ہو گئیں۔اور تو اور دین بھی

خالص نہیں رہا۔مسکلہ تو حید ویدانت سے متاثر ہوا محرم، شب برات اور دوسر نے نیم نمر ہبی تہوار دلی رنگ میں رنگ گئے اوران کی حکومت خالص دلی حکومت ہوگئی۔'' ( بحوالہ تحد ہ ہندوستانی تو مت ع ۵۲٪)

اس سے اور کچھ نہ ہی اتنی بات تو ضرور ثابت ہوتی ہے کہ ہم جس مشتر کہ تہذیب اور اس کی اقدار کا دم بھرتے ہیں ،اس کی ساخت و برداخت میں خودمسلمانوں کے ایثار وقربانی کو بھی بڑا دخل ہے۔ پیشلیم کنسل انسانی کی طرح تہذیبیں بھی خالص نہیں ہوا کرتیں اور جسے ہم اسلامی تہذیب کہتے ہیں وہ اینے آپ میں بعض ان مقامی اور علاقائی اثرات کی حامل ہے جہال مسلمان برسراقتدارآئے لیکن ایسا کب ہواتھا کہ السلام علیم کے بجائے آ داب عرض وتسلیمات یامسجدوں اور خانقا ہوں کے درواز وں اورمحرابوں پر ہندوؤں کا مقدس پھول کنول بھی زیب وزینت کے لیے کندہ کیا گیا ہو .....تفصیل کمبی ہے کیکن یہاں صراحت سے زیادہ مقصودیہ ہے کہ سلمانوں نے اپنی تہذیبی اور ثقافتی قدروں میں زوال ہانحطاط کا احساس کے بغیر میانہ روی اور مفاہمت پیندی کی راہ اختیار کی ۔اب بیمصلحت تھی یا ایک نوع کی تہذیبی وثقافتی شکست جس ہےمسلمانوں کو ہندوستان میں دوجار ہونا پڑا!اس کا فیصلہ کرنے سے پہلے اس بات کا خیال رکھنا ہوگا کہ یہ جو کچھ بھی ہے ہمارے ماضی بلکہ زیادہ مجھے بیہ ہے کہ ہمارے مشتر کہ ماضی کی یادگار ہے۔اس یادگار کے کتنے رنگ روپ ہیں ، اوراس کےنقوش کہاں کہاں ملتے ہیں،انسپ کی تلاش وجتجو بھی اب وقت کا تقاضا ہے کین یہاں ، تفصیلات مانع ہیں۔الہذاان سے صرف نظر کرتے ہوئے اس جانب توجہ ضروری ہے کہ ہندواور مسلم تہذیب کے ہاہمی اتصال سےاس ملک میںسب سے بڑامعجزہ ظاہر ہوا، وہ اردوزیان ہے۔

اردوزبان کی بنیاد، اس کاخمیر اوراس کے پھلنے پھو لنے کا سارا سامان ہندوستان کی ہی سرمین میں تیار ہوا۔ جولوگ اس زبان کے بدلی ہونے کا پر چار کرتے ہیں انھیں بیہ معلوم کر کے سخت افسوس ہوگا کہ اردوکا جنم اگر ہندوستان میں نہ ہوا ہوتا تو دنیا کے کسی بھی ملک میں بیزبان پیدا نہیں ہوسکتی تھی۔ اس زبان میں گے جن گارے اور چونوں پر بدلیمی ہونے کا گمان گزرتا ہے وہ اصلاً فارسی زبان وادب کے اثرات کا نتیجہ ہے اور بیکون نہیں جانتا کہ فارسی صدیوں تک اس ملک

میں حکمراں طبقے کی زبان تھی۔ ساج کی طرح ساجی ضروریات کی تابع زبانیں بھی ایک دوسرے کا اثر قبول کرتی ہیں۔اگرایسانہ ہوتا تو پھرز بانوں کا د جود ہی خطرے میں پڑ جائے۔اس بات کوشلیم کر لیا جائے تو پھر اُردو کی ہندوستانیت میں کسی کوکوئی شبہ نہیں ہوگا۔ یوں بھی اردوزبان اوراس کے ذخیرہ ادب میں ایبا کیا ہے جسے غیر سیکولر کہا جائے؟ ڈاکٹر مسعود حسین خال کے الفاظ کومستعار لے کراس مقام پرصرف پیکہا جاسکتا ہے کہ''حسن ومحبت کے جوانداز \_گل وہلبل کے جوچر ہے، ہجرو وصال کے جولطیفے، چاہ اور جاؤ کے جولبھاؤاس وقت عام تھے، اردوادب ان سب کا ترجمان رہا ہے۔ ہاں جولوگ از منہ وسطٰی کی ہندوستانی تہذیب کےمنکر ہیں اور اس ملک کی تاریخ کوخانوں میں بانٹ کر دیکھنے کے عادی ہیں ، انھیں اردوادب کے کرداروں میں بہت سے اجنبی ،اس کے چن میں بہت سے بدلی پیول اوراس کے نگار خانے میں بہت سی نئی تصویرین نظر آئیں گی۔اس کے برعکس، وہ لوگ جوتار ج کے تسلسل پرنظرر کھتے ہیں،مظاہر کی کثرت میں ہندوستان کی روح کی وحدت کی بر کھ جانتے ہیں۔انھیں سو رنگوں میں ایک ہی مضمون نظر آئے گا ..... 'اسی مضمون کا دوسرانام مشتر کہ تہذیب ہے جس کے تابندہ نقوش کو دھندلا ہوتا دیکھ کر دوسروں کی طرح جگن ناتھ آ زاد بھی بے چین اور مضطرب رہے۔ان کے اس اضطراب اور بے چینی کا سبب بھی بہت واضح ہے اوراس کی تفہیم کے لئے ہمیں زیادہ دور جانے کی ضرورت بھی نہیں ۔بس ایے گر دوپیش برایک نظر ڈال لینا کافی ہوگا۔لیکن پہلے میسوال کہ آزاد کی نظر میں اس مشتر کہ تہذیب کا تصورا ورنوعیت کیا ہے؟ ہمارے خیال میں اسے دوحصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ایک حصہ توان روایات واقد ارسے عبارت ہے جن کا ذکر شروع کے صفحات میں کیا گیا اور جن پریقین واعتاد سے ہندوستان میں مشتر کہ کیچری بنیادیٹی اور دوسرے حصے کاتعلق مشتر کہ تہذیب کے اس خوبصورت مظہرے ہے جو اردوزبان کی صورت میں ہمارے سامنے ہے۔ آزادان دونوں کے محافظ ااور علم بردار تھے۔ان کی عظمت اور بڑائی کاراز اور باتوں سے قطع نظر،اس حقیقت میں بھی پوشیدہ ہے کہ سرحدوں کی تقسیم کے سبب جذباتی طور پروہ مجروح اور دل شکت تو ہوئے مگراس سے ان کے ذہن وَفکر پرمنفی اثر نہیں ، سڑا۔اسےان کے والد تلوک چندمحرقوم کی تعلیم وتربت کہا جائے باعلامہا قبال کے گہرے اثرات کا نتیجہ، دونوں صورتوں میں آزاد کی ادبی شخصیت کا بیروشن ترین پہلو ہے کہ انھوں نے تا عمر اُن روایات واقد ارکی پاسداری کی جوصد یوں سے ہندوستان کی مختلف اقوام کوعزیز رہیں اور جن کی وجہ سے یہاں ساجی ارتباط کی خوشگوار فضا قائم ہوئی۔ چنا نچوان کے مطالعے میں ایک ایسی منزل بھی آتی ہے جب یہ محسوں ہوتا ہے کہ تقسیم وطن کے سانحے کا ایک بڑا سبب بعض دیگر حقائق سے قطع نظر، مشتر کہ روایات واقد ارکا ٹوٹنا ، بکھرنایا ان کی ضرورت اور اہمیت کا انکار کرنا بھی تھا۔

لکن پیصوریکا صرف ایک پہلو ہے۔ دوسرا پہلوان اسباب ومحرکات کا ترجمان ہے جس کے لیے آزاد نے اپنے ایک شعر میں''اشارہ نغیر'' کالفظ استعال کیا ہے۔اس سے اگر ہماری طرح آپ کا ذہن بھی ان غیرمکی طاقتوں کی طرف منتقل ہوتا ہے جو ہندوستانی عوام کے اتحاد کو اییے منصوبوں کی راہ میں حازم خیال کرتی تھی تو یہ غلط نہ ہوگا۔ ماضی میں فرقہ وارانہ ہم آ ہنگی اور باہمی خلوص و ریگانگت کے جن آ درشوں سے ہندوستان کی متحدہ قومیت کا تانابانا بنا گیا تھا،اس کے شیرازے کو ابتداً مذہب، تہذیب اور زبان کا نام لے کران غیرملکی طاقتوں نے ہی منتشر کیا تھا اورجگن ناتھ آزاد تاریخ کی ان صداقتوں سے خوب واقف تھاوراسی لیےنہیں جا ہے تھے کہ پھر کوئی اندرونی یا بیرونی طاقت ہمارے رہے سے اتحاد کومجروح کرے۔وہ بلا شبہ اپنے ماحول کے شا کی تھے مگر ناامیدنہیں تھے۔انھیں یقین تھا کہ ہندوستان کی طاقت ،توانا کی،حسن ورعنا کی کا راز اس کے باطن میں پوشیدہ ہے خارج میں نہیں۔اس کی مثالیں ان کی نظموں میں بکثرت موجود ہیں لیکن یہاں صرف تین نظموں کا ذکر ضروری ہے۔''اے کشور ہندوستان''،''اردو''اور'' بھارت کے مسلمان' - بيتيون نظميس آزاد كے تهذيبي تصورات كي تفہيم ميں نماياں كر دارا داكرتي ہيں ۔اول الذكر نظم مندوستان كے شاندار ماضى كا موثر بيان ہے اور ثانى الذكر نظم ميں انھوں نے " تحفظ ثقافت'' کانعرہ بلند کرنے والوں کے سامنے اردو کی تاریخی اور تہذیبی اہمیت جتائی۔اس سلسلے میں ان کا واضح نظر یہ یہ تھا کہ جب ملک ایک ہے تو زبان بھی ایک ہی ہونا چاہیے مگر حالات کے بدل جانے کے بعد ظاہر ہے کہ اردو ملک کی سرکاری زبان نہیں بن سکی ۔ آخری نظم میں ان کا خطاب براہ راست مسلمانوں سے ہے۔اس خطاب میں بیاقرار بھی موجود ہے کہ ہندوستان کا شاندار ماضی محض''اکثریت'' کے نام نہاد فکر وتخیل کا نتیجہ نہیں بلکہ اس کی عظمت اور بزرگی مسلمانوں کی بھی ر ہین منت ہے۔اس صراحت کے بعدان نظموں کے درج ذیل بندملا حظہ سیجیے:

اے کشور ہندوستاں اے خطہُ جنت نشال

### اپسحدہ گاہ قدساں

اے منبع انوار حق اے کعبۂ روحانیاں اے قبلہ گاہ روحانیاں اونجا رہے تیرا نشاں

### ائے کشور ہندوستاں

اے منبع مہر و وفا اے مخزن صدق و صفا

#### اے مصدر نور و ضا

اس تیرہ باطن دور میں دہرائے جا دہرائے مهر و وفا کی داستان اونیجا رہے تیرا نشان

### اے کشور ہندوستاں

(ایےکشور ہندوستاں)

لیکن پہ خبر بھی ہے اے دیوانوں تہذیب میں کس قدر کی آئے گی اسے اہل وطن دیکھیں نہ ہرگز بد مگانی سے کہ دھل کر آئی ہے بیز مزم و گنگا کے یانی سے ریاض دہر میں اردووہ اک خوش رنگ بودا ہے جسے خون جگر سے ہندو ومسلم نے سینجا ہے۔ م بے اہل وطن یہ آ دمیت کا تقاضا ہے محبت کا ، حمیت کا ، شرافت کا تقاضا ہے کہ ہم یامال جور آساں ہونے نہ دیںاس کو خزاں کے دور میں وقف خزاں ہونے نہ دیںاس کو

اردو کو مٹاؤ گے تو مٹ جائے گی خوشبو یہ فضا کو پھر نہ مہکائے گی

وطن بھی ایک ہے اپنا، زبال بھی ایک ہو اپنی چن جب ایک ہے ، طرز بیاں بھی ایک ہواینی (i,i)

اس دور میں تو کیوں ہے پریشان و ہراساں کیا بات ہے! ہے کیوں متزلزل ترا ایماں دانش کدہ ' دہر کی اے شع فروزاں اے مطلع دہر کے خورشید درخشاں حجرت ہے گھٹاؤں سے ترا نور ہوتر ساں

#### بھارت کے مسلماں

تو درد محبت کا طلب گار ازل سے تو مہر و مروت کا پرستار ازل سے تو محرم ہر لذتِ اسرار ازل سے درشہ ترا رعنائی افکار ازل سے حجرم ہر لذتِ اسرار ازل سے حجرت ہے گھٹاؤں سے ترانور ہوتر ساں

#### بھارت کے مسلماں

ہم دونوں بہم مل کے ہوں بھارت کے محافظ دونوں بنیں اس ملک کی عظمت کے محافظ درینہ مودّت کے محافظ اس دلیس کی ہر پاک روایت کے محافظ ہو درخشاں ہو نام وطن تاکہ بلندی پہ درخشاں

#### بھارت کے مسلماں

یہاں بیکراآل، ستاروآل سے ذرول تک ، نواتے پریشال، اور وطن میں اجنبی جیسے شعری مجموعات شاعری کی متعدد دوسری نظموں ، قطعات اور غزلیہ اشعار کو بھی زیر بحث لایا جائے تو آزاد کی ان تخلیقات اور اس میں مضمران کے مطلح نظر کوآسانی سے سمجھا جا سکتا ہے۔ آزاد کی میخلیقات حالات کے جس جبراور زمین کی جن سچا ئیول کی ترجمان ہیں'ان کی روشی میں آزاد کی انسان دو تی، عظیم قدرول کے تیئی ان کے خلوص اور اس سے بھی زیادہ ایک بہتر مستقبل کے لئے ان کی ترجب اور تمنا کا جو ثبوت ملتا ہے اسے نظر انداز کر کے آزاد کے تہذ ہی تصورات کی تفہیم ناممکن ہے۔ آزاد و سیح انظر تھے۔ تی اور ضمیر کا سوداان کے مشرب میں کفر تھا دیرو حرم کی راہ سے گذر کر خدااور ضم خانوں کا حال وہ دیکھے تھے۔ ہر طرف تاریکی ہی تاریکی تی تاریکی تی انسان نے تھا کہی انسان نے تھا کہی انسان نے تھا کہی

پروفیسر فیروزاحدُ صدرشعبهٔ اُردووفاری ٔ راجستھان یو نیورسی کے پوررہ چکے ہیں۔

## رحمت بوسف زئی

## ثقافتی اورقو می پیجهتی کےفروغ میں اُردوز بان کا حصہ

ہندوستان ایک ایبا ملک ہے جہاں کی تہذیبیں، کی زبانیں اور کی مذہب ایک ساتھ رہے آئے ہیں۔ ہندوستان ایک سب سے اہم خصوصیت کثرت میں وحدت (Unity in سے آئے ہیں۔ ہندوستان کی سب سے اہم خصوصیت کثرت میں وحدت میں وحدہ بہر مندہب، ہر diversity) علاقے اور ہر تہذیب کے مابین پیار اور محبت کی فضاء تھی لیکن بعد میں محض سیاست دانوں کی وجہ علاقے اور ہر تہذیب کے مابین پیار اور محبت کی فضاء تھی لیکن بعد میں محض سیاست دانوں کی وجہ سے مذہب ہرایک و پیارا ہوتا ہے لیکن سیاسی ہتھکنڈ سے استعال کر کے صرف مفادات حاصلہ کی خاطر تہذیب، نہ ہب اور زبان سے وابستی کو تعصب کا روپ دے دیا گیا۔ جب کہ کوئی نہ ہب بقول علامہ اقبال ہر رکھنا نہیں سکھا تا، کوئی تہذیب اور کوئی زبان تعصب کا درس نہیں دیتی۔ ہندوستانی قوم کی شناخت اس علتے میں مضمر ہے کہ یہاں کثر ت میں وحدت ہے۔ اگر کوئی شخص ہندوستانی قوم کی شناخت اس علتے میں مضمر ہے کہ یہاں کثر ت میں وحدت ہے۔ اگر کوئی شخص ہندوستانی کہلا تا ہے، پنجابی، بنگالی، گراتی یا مدراسی نہیں کہلا تا ہے۔ کیوں کہاں کی قومیت صرف ہندوستانی ہو اور اسی کے وطن ہندوستانی ہندوستانی ہیں مضمر سے کہ کہلا تا ہے۔ کیوں کہاں کی قومیت صرف ہندوستانی ہو اور اسی کے وطن ہندوستانی ہیں وطن ہندوستانی ہیں تھیں مضمون سے ہے۔

یہاں ایک دلچسپ پہلویہ ہے کہ انگریزوں نے اس ملک پر دوسو برس تک حکومت کی لیکن وہ اپنے آپ کو انگلستان ہی کو اپناوطن لیکن وہ اپنے آپ کو انگلستان ہی کو اپناوطن مانا ور جب حکومت ختم ہوگئی تو اپنے وطن واپس چلے گئے ۔ جبکہ آریا وَں اور مسلمانوں نے اس ملک کو اپناوطن بنالیا اور اس مٹی کا ، یہاں کی مشتر کہ تہذیب کا اٹوٹ حصہ بن گئے ۔

زبان قوم کی شاخت ہوتی ہے لیکن زبان ایک دو دن سمال دوسال میں نہیں بنتی ،
زبان بننے کے لیے تو ایک طویل مدت درکار ہوتی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ضروری ہے کہ
ماحول بھی سازگار ہو۔ ہندوستان کے مخصوص حالات میں یہاں ایک ایسی مشتر کہ زبان کی
ضرورت تھی جسے مختلف علاقوں اور زبانوں کے لوگ آپس میں ترسیل کے لیے استعمال کرسکیس۔
اردوان ہی ضروریات کی پھیل کے لیے وجود میں آئی۔

اردوزبان اس اعتبار سے اہمیت کی حامل ہے کہ اس کا دائر کا اثر کسی خاص گروہ، ندہب یا تہذیب تک محدود نہیں ہے۔ بلکہ یہ زبان ہندوستان کی سر زمین پر پنینے والی ایک عظیم مشتر کہ تہذیب کی میراث ہے۔ وہ عظیم مشتر کہ تہذیب جو پنجاب کے لہلہاتے کھیتوں میں ، گنگ وجمن کے شاداب میدانوں میں ، گجرات اور دکن کے زرخیز اور محبت سے معمور علاقوں میں پروان چڑھی۔ یہی وہ مشتر کہ تہذیب ہے جس نے ہندوستان کے طول وعرض میں محبت، رواداری اور یکا نگت کے جذبے نے جہاں ایک دوسرے کے رسوم ورواج اپنانے پر مائل کیا ، وہیں لسانی اعتبار سے بھی لین دین کے نتیج میں اردو وجود میں آئی جو وقت کی ضرورت تھی ۔ یہ زبان جو پہلے ہندوی ، ریختہ اور پھر اردو کہلائی ، اس میں ہندوستان کے طول وعرض میں استعمال کے جانے کی صلاحیت تھی ۔ یہ آپسی میل جول ، تہذیبی لین دین محبت اور یجر آردو کہلائی ، اس میں ہندوستان کے طول وعرض میں استعمال کے جانے کی صلاحیت تھی ۔ یہ آپسی میل جول ، تہذیبی لین دین محبت اور یجر آی کی تقاضہ تھا کہ اردو وجود پذیر یہوئی اور اس زبان نے اس طرح دلوں میں گھر کرلیا کہ یہ یہار، خلوص اور تہذیبی اور لسانی اختلاط کا ایک خوبصورت نمونہ بن گئی ۔

جب ہم قومی کی جہتی کہتے ہیں تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ دو مختلف اکا ئیاں اپنی شاخت قائم رکھتے ہوئے ایک دوسرے سے اس طرح قریب آجا کیں کہ من وتو کا جھگڑا ہی ختم ہوجائے۔ اردو زبان کا سب سے بڑا کارنامہ یہ ہے کہ اس نے مختلف تہذیبوں، ثقافتوں اور مذہبوں کو ایک دوسرے سے قریب کر دیا۔ زبان کا بنیادی مقصد ترسیل ہوتا ہے۔ جہاں اپنی بات دوسروں کی بات سجھنا ضروری ہو، وہاں ایسی زبان کی ضرورت ہوتی ہے جو

مشتر که مزاج رکھتی ہو۔اردوایک ایسی ہی مشتر که مزاج رکھنے والی زبان ہے۔اس نکتے کوصوفیائے کرام نے سمجھ لیا تھا اوراسی لیے انہوں نے اس زبان کوایئے ارشادات کا وسیلہ بنایا۔

ا پی کتاب'' اردو کی نشو ونما میں صوفیائے کرام کا حصہ'' میں مولوی عبدالحق نے متعدد صوفیا کے اقوال ،اشعار اور ملفوظات درج کیے ہیں جوار دو کی ابتدائی شکل کیے جاسکتے ہیں۔ یہوہ دور ہے جب اردوایک بولی کی شکل میں سارے ہندوستان میں ایک ساتھ نشوونما یار ہی تھی۔ علاقائی اثرات کی وجہ سے ایک مقام کی بولی اور دوسرے مقام کی بولی میں نمایاں فرق تھا۔اس زبان کے بننے میں کسی سویے سمجھے منصوبے کو دخل نہ تھا۔ ممتاز ماہر لسانیات پروفیسر مسعود حسین خاں کے مطابق اردودراصل ایک غیر شعوری لسانی سمجھوتے کا نتیجہ ہے جس کی وجہ سے ہندوستان کی سرز مین پر کثرت میں وحدت کا تصورا بھرا۔ ہندوستانی ثقافت کا ایک روثن پہلو یہ بھی ہے کہ یہاں رشتوں کواعتبار حاصل ہے۔ پڑوی ، ہم محلّہ، ہم وطن اور دوسرے ساجی رشتے بھی یہاں اہمیت کے حامل ہیں۔ دوسروں کے د کھ در دمیں شریک ہونااورخوشیوں میں ساجھے داری اپنے ذاتی مفاد سے زیادہ اہم ہیں۔اسی لیے ساجی رشتوں کومضبوط تر بنانے کے لیے اور تربیل کی اہم خدمت انجام دینے کے لیے ایسی زبان کی ضرورت تھی جس میں تنگ نظری اور تعصب نہ ہو، جو دوسری تہذیوں اور اسانی تنوع کے ساتھ گھل مل سکے، جومخلف تہذیبی اور اسانی اثرات کو اپنے اندر جذب کر سکے۔ پیخصوصیات اگر کسی زبان میں بدرجہ اتم موجود تھیں تو وہ صرف اور صرف اردوتھی۔ یہی اس زبان کی مقبولیت کی سب سے بڑی وجہ ہے۔

ہر دور میں عوامی ہولی اور حکمران طبقہ کی زبان میں تفاوت رہا ہے۔ حکمران طبقہ اپنی زبان کواعلی وارفع کہتا رہا۔ کین جب عوامی ترسیل کی نوبت آئی تو حکمران طبقہ مجبورتھا کہ وہ عوامی ہولی استعال کرے۔ ندہب کی تبلیغ کے لیے بھی یہی صورت حال تھی۔ چنا نچہ سیبھی جانتے ہیں کہ اشوک اعظم نے گوتم بدھ کی تعلیمات کو عام کرنے کے لیے پالی کاسہارالیا جواس دور کی عوامی زبان تھی۔ صوفیائے کرام نے بھی اپنی تعلیمات کے لیے ہندوی استعال کی کیوں کہ یہی وہ زبان تھی جو عوامی شطح پر بولی اور تجھی جاتی تھی۔

عرب،ایران، ترکستان،سنٹرل ایشیا اور افغانستان سے آنے والے مسلمانوں کی زبان اُردونہیں تھی ۔ وہ جب آئے تو اپنی زبان ساتھ لائے لیکن آپسی میل جول اور مقامی زبانوں کے اثرات سے اردو کی داغ بیل پڑی جس میں ہندوستانی تہذیبی ورشہ اور عرب وایران کے شعری، اد بی اور لسانی مزاج کھل مل گئے۔

اردوکالسانی کینڈ اہندوستانی ہے۔اس کے قواعد کے اصول وہی ہیں جو یہاں کی بیشتر زبانوں میں رائج ہیں۔ برج بھاشا، کھڑی بولی، ہریا نوی، پنجابی وغیرہ کے صرفی ونحوی قواعد تقریباً وہی ہیں۔ وہی ہیں۔ جب کہ عربی، ترکی، فارسی وغیرہ میں صرف ونحو کے اصول مختلف ہیں۔ یہاں بات کا کھلا اور نا قابلِ تر دید ثبوت ہے کہ اردوکی جڑیں ہندوستان اور صرف ہندوستان ہی کی سرزمین میں پیوست ہیں۔

پروفیسرخواجہ احمد فاروقی کہتے ہیں کہ اردوکی رگوں میں ہندوستانی خون ہے۔ (اردو ادب اور قومی کیک جہتی ، غالب نامہ ص ۲۷) کیکن میرا بیر عرض کرنا ہے کہ اردوکی رگوں میں صرف خون ہی ہندوستانی نہیں بلکہ اردوکا پوراجہم ہی ہندوستانی ہے۔ اس کی بنیاد ، اس کا مزاج ، اس کا رنگ سب کے سب ہندوستانی ہیں اس زبان نے جب دوسری زبانوں کے الفاظ اپنائے تو آنہیں اردو کے مزاج کے مطابق بنالیا۔ یہاں تک کہ بعض کے مفہوم میں بھی تبدیلی کرئی۔ بیگم ترکی کا لفظ ہے کیکن انشا نے بیگم کی محالیت کرتے ہوئے کہا کہ جولفظ اردو میں جس طرح عوام استعال کرتے ہیں وہی درست ہے۔ صلوات کے معنی عربی میں نماز کے ہیں لیکن اردو میں صلواتیں سنانا کا مفہوم کیے اور دو میں صلواتیں سنانا کا مفہوم کیے اور ہے۔

یہ زبان ایک مشتر کہ تہذیب بلکہ مشتر کہ ہندوسلم کلچر کی آئینہ دار ہے جس کی ترقی و ترویج میں صرف ہندووں یاصرف مسلمانوں کا دخل نہیں ہے بلکہ ہندوستانی عوام نے مل جل کراس زبان کو پروان چڑھایا ہے۔ایک دوسرے کے نہ بہی عقاید کا احترام کرتے ہوئے ہندوؤں نے مسلم تہواروں اور اسلامی شخصیات پرنظمیں کھیں تو مسلمانوں نے بھی ہندو تہواروں، رسوم ورواج اور نہ بہی شخصیات اور این وطن پر تخلیقات پیش کر کے قومی کیکے جہتی اور اس سر زمین سے اپنی

وابستگی کا اظہار کیا۔ یہ بات بھی طے ہے کہ ہندوؤں یا مسلمانوں نے یہ تخلیقات کسی دباؤ کے تحت نہیں بلکہ اپنی مذہبی رواداری اوروطن سے فطری محبت کے اظہار کے لیے کھی تھیں۔ جب نظیرا کبر آبادی کہتے ہیں کہ:

سب سننے والے کہہ اٹھے ہے ہے ہری ہری ایی بحائی کرش کھیا نے بانسری توانہوں نے بینظم کسی دباؤیا خوشامد یامصلحت کے تحت نہیں لکھی تھی۔ بیوہ در مانہ ہے جب مسلمان اقتدار میں تھے۔لیکن کسی نے نظیر کی اس نظم یااسی قبیل کی دوسری نظموں پراعتراض نہیں کیااور نہ ہی کفر کا فتو کی صا در کیا۔ کیوں کہ نظیراس مشتر کہ تہذیب کے نمائندہ تھے جو ہندومسلم مشتر کہ ثقافت اور تہذیبی اقدار کے اختلاط کا نتیج تھی۔اسی طرح پنڈت دیا شکرنسیم نے یا رام نرائن موزوں نے یاموجی رامموجی نے نعتیں اور منقبتیں لکھیں توبیسی خوشا مدیا شہرت کے حصول کی کوشش ہرگز نہ تھی۔ اردو کے سینکڑوں ادیب اور شاعرا یسے ہیں جو مذہب کے اعتبار سے مسلمان نہ تھے۔آ نندرام مخلص، سرب سنگھ دیوانہ سے لے کررتن ناتھ سرشار، برج موہن د تا تربیہ کیفی، پریم چند، فراق گورکھپوری، ہر مچندا بانی ، راجندر سنگھ بیدی، کرش چندراور عہد حاضر میں گیان چند، گو بی چندنارنگ، جتیندربلو، بلونت شکھ سب کے سب عقاید کے اعتبار سے ہندویا سکھ ہیں لیکن اردوان کی اپنی زبان ہےاوران میں اس طرح رچ بس گئی ہے کہا پنے مافی الضمیر کو پیش کرنے کے لیےانہیں یہی زبان بہتر نظر آتی ہے ۔کس میں ہمت ہے کہ وہ ان ادیوں اور شاعروں کے خلیقی کارناموں سے صرف نظر کر سکے پیکنگروں رسالے ایسے ہیں جن کے مدیران ہندو تھے۔ دیانرائن نگم ایڈیٹر زمانہ، گویال متل ایڈیٹر تحریک اور خوشتر گرامی ایڈیٹر بیسویں صدی ہےکون واقف نہیں منشی نول کشوراور بنی پرشاد مادھوجیسے پبلشنگ اداروں کی خدمات ہےکون ا نکار کرسکتا ہے۔ نام تو اور بھی لیے جاسکتے ہیں لیکن یہاں مقصد صرف نام گنوا نانہیں ہے بلکہ بیہ ظاہر کرنا ہے کہ اردوکسی ندہب اور فرقے کی زبان نہیں ہے۔ پیسب کی زبان ہے۔ پیہراس شخص کی زبان ہے جواسے بولتا اور سمجھتا ہے۔

آ زادی کے بعد منعقد ہونے والے اردو کونشن کی صدارت کرتے ہوئے غالبًا آ نند نرائن ملانے کہاتھا کہ:

"اردوکسی فرقے کی زبان نہیں ہے' کسی حکومت کی چلائی ہوئی زبان نہیں ہے۔ کسی خاص نیت سے گھڑی ہوئی زبان نہیں ہے۔ یہ خاص نیت سے گھڑی ہوئی زبان نہیں ہے۔ یہ تو زندگی کی ریل پیل میں انسانوں کے میل جول کا پھل ہے یا لوگوں کی ، جنتا کی زبان ہے۔ یہ فقیروں اور خاد مانِ خلق کی زبان ہے۔ بازار میں کاروبار میں لین دین سے بنی ہوئی زبان ہے۔ منڈیوں میں مبادلہ، افکار کے مل کا نتیجہ ہے۔ یہ وسعت قلب کی زبان ہے، رواداری کی زبان ہے، محبت اور پریم کی زبان ہے۔ "

(بحواله جماری تهذیبی میراث ٔ سفارش حسین رضوی ص ۲۸ )

اور پچھلے پچاس برس میں کسی کی میے ہمت نہ ہوسکی کہوہ ان خیالات سے اختلاف کر سکے۔

آخر میں پوری قوت سے میں بیہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ ہندوستان میں اگر کوئی زبان شافتی اور قومی کیے جہتی کی تی آئینہ دار ہوسکتی ہے تو وہ صرف اور صرف اردو ہے۔ اور بیا تن شخت جان ہے کہ سیاس سطح پراسے کیلئے اور اس کے خلاف متعصبانہ روبیا ختیار کرنے کی ہرکوشش ناکام خابت ہوگی۔ کیوں کے اسے عوام کی جمایت حاصل ہے کیوں کہ بیقو می کیے جہتی کی علامت ہے۔ کہی وہ زبان ہے جو پارہ پارہ ہوتی ہوئی تہذی اور ثقافتی روانتوں کو ایک جان کر سکتی ہے۔ اردوکا منصب عوامی سطح پر ترسیل ہے۔ زریعہ اس زبان نے محبت کو فروغ دیا ہے۔ آج برصغیر سے نکل کر اردو خلیجی ممالک انگلستان، جرمنی ، سویڈن ، امریکہ، جاپان اور جانے کہاں کہاں کہاں نمو پارہ ہی ہے۔ بیاس بات کا بین شوت ہے کہ اردوکا پیغام محبت ہے جوکرہ ارض کے گوشے گوشے میں جبجی رہا ہے۔ اور جب تک اس کا نئات میں محبت باتی رہے گی ، اردوز بان اپنی گوری تا بنا کی کے ساتھ روشن کھیرتی رہے گی۔

پروفيسر رحت يوسف ز كئ صدر شعبه أرد ؤسنثرل يونيورشي حيدرآ بادره يچيم بين-

## عقيل ہاشمی

# انشائية نگاري ميں تشبيه كاعمل

ادب میں اصول اور قاعدہ کی اساس پر بہت کچھ کھا جاچکا ہے جن میں عروض و بلاغت سے متعلق گفتگو کی گئی ہے۔ عروض کے عادی بلاغت میں معانی 'بیان و بدلیج سے بحث کی جاتی ہے خصوصیت سے علم معانی میں فصاحت اور بلاغت اپنی اہمیت اور افا دیت سے اہل علم کے جاتی ہے خصوصیت سے علم معانی میں فصاحت اور بلاغت اپنی اہمیت اور افا دیت سے اہل علم نزدیک ایک مقام و مرتبر کھتے ہیں 'فطم و نثر کی تخصیص 'کے باوصف تشبیہ کی عومی تعریف دلالت کرتا بلکہ علم بیان کا مدار تشبیہ استعارہ 'مجاز مرسل اور کنایہ پر قائم ہے۔ تشبیہ کی عومی تعریف دلالت کرتا ہے ہاں بات پر کہ ایک شئے دوسری شئے کے ساتھ ہم معنی ہے۔ اس کے کوئی پانچ ارکان مشبہ مشبہ بہ حرف تشبیہ وجہ تشبیہ اور غرض تشبیہ کے علاوہ اس کی تین قسمیں بھی ہیں۔ تشبیہ حسّی 'تشبیہ مقلی اور تشبیہ خیال ۔ کہا جاتا ہے کہ تشبیہ کسی بھی کلام کی ناگز برخو بی ہے۔ یہ مفاہیم کے ارسال وابلاغ کی معاون ہے۔ باالفاظ دیگر تشبیہ تظم و نثر' دونوں کی ضرورت ہے۔ یہ اپنی سرشت میں نفس مضمون کو مضبوط و متحکم ہونے کا جواز فراہم کرتی ہے بلکہ اس کے ذریعے شاعریا ادیب مختلف النوع جذبات مضبوط و متحکم ہونے کا جواز فراہم کرتی ہے بلکہ اس کے ذریعے شاعریا ادیب مختلف النوع جذبات

یہ بات تو سبھی جانتے ہیں کہ ارسطوا ور افلاطون نے اپنے ناقد انہ خیالات سے ادب وشاعری کو بیجھنے اور ان پرغور کرنے کی راہ دکھائی جبکہ اہل یورپ نے لانجینس (Langinus) سے استفادہ کیا'وہ کہتا ہے''اعلی ادب وہی ہے جو قاری کوایک مرتبہ نہیں بلکہ باز بار بیدار کرتا ہے استرغیب دلاتا ہے۔ اس نے ایک اجھے تخلیق کارمیں تین خصوصیات تلاش کیں۔ پہلی خصوصیت مصنف کی وہ صلاحیت ہے جس کے ذریعے وہ خیالات اور جذبات کو فذکا را نہ انداز میں ظاہر

کرسکے۔دوسری خوبی بید کہ وہ اپنی تخلیق کوظیم بنا سکے یعنی سیلقہ شعاری 'ترتیب و تنظیم افظیات کا شایان شان استعال اور تیسری بات اس پوری کاوش کی پیشکشی ہے''۔ گویا کسی بھی ادب پارہ کوان تین عناصر سے جانچا پر کھا جاسکتا ہے یا پھران تینوں عوامل سے تخلیق کارکوم غرنہیں۔اس مرحلہ پرغور کریں تو پتہ چلے گا کہ انشائیہ نگاری میں تشبیہ کاعمل بنیادی ہے جبکہ اس انسانی تجربات وقتِ مشاہدہ کا وصف غیر معمولی ہوگا جو یقیناً رفعتِ خیال کا متقاضی ہے۔ واضح رہے کہ انشائیہ کوادب مشاہدہ کا وصف غیر معمولی ہوگا جو یقیناً رفعتِ خیال کا متقاضی ہے۔ واضح رہے کہ انشائیہ کوادب طیف سے بھی موسوم کیا گیا ہے۔اس کا دائر ، عمل اپنی وسعت اور توانائی کے لحاظ سے کسی ایک صف شخن باایک جہت میں مقیر نہیں ہوسکتا بقول۔سیوم حسنین:

''انشائي ميں قوت انشاء (حسن خيال حسن بيان افظى و معنوی 'تازگی شکفتگی معنويت کی تهدداری) پورے کر وفر کے ساتھ نمودار ہوتی ہے بیدوہ نٹری صنف ہے جو قوت انشاء کے زورو شور دونوں کی متحمل ہوتی ہے انشائي ميں انشاء دودھاری تلوار کی طرح کام کرتی ہے۔ انشائي نگار کے لئے قوت انشاء سے خاطر خواہ مصرف لينا ضروری ہے اور کا مياب انشائي نگار اچھا انشاء پرداز بھی ہوتا ہے۔ عمل اِنشاء سے انشائي ميں تابون آتا ہے اور تيزی بھی تخلیق نثر کے من بے جاب کواگر کسی صنف میں دیکھا جا سکتا ہے قو وہ انشائيہ ہے اور صرف انشائي '۔ (انشائيه اور انشائيه اور انشائيه وہ انشائيہ ميں دیکھا جا

اس اقتباس کی روشی میں اردوزبان وادب میں انشائیے نگاری اوراس کے اعلیٰ ترین وصف پرغور کریں تو معلوم ہوگا کہ انشاہئے میں جہاں تحریر کی ندرت' رعنائی خیال' شگفتگی بیان' بائکپن وشوخی ہوگی و ہیں اس میں داخلیت کاحسُن قوسِ قزح اور خارجیت کی آزادا نہ روش آسودگی' طمانیت مزید مختلف موضوعات سے ان کامیل ملاپ مزاج و نداق کی افتاذ فکر ونظر کی پرواز حیات انسانی کے ہرشعبہ سے اس کا تعلق ہے اوران تمام باتوں کی وضاحت یا تشریح کے لیے وہ قدم قدم پر تشیبہات کا سہار الیتا ہے۔ اس ضمن میں انشائیہ نگار ذہن بیدار اور دید کا بینا کا خوگر ہوگا۔ وہ محاضرات پر بھی نظر رکھتا ہے بلکہ س کے استعال سے انشائیے کی رنگار نگی میں یک گونا اضافہ کرتا ہے۔ یہ دراصل موضوعات کی بوقلمونی نیز گفتگو کے تسلسل تو اتر کے ہمراہ نت نے توروتر نگ کو بیدا

کرنا چا ہتا ہے۔ یہاں انشائید کی ابتداء ارتقاء پھراس کے اولین لکھنے والوں وغیرہ جیسے امور سے صوف نظر کرتے ہوئے انشائی میں تشبید کی صورت گری ہے متعلق توجد دلا نامقصود ہے۔

اردو میں انشائی کے آغاز کے بارے میں محمد سین آزاد کا نام لیا جاتا ہے۔ بعد ازاں خواجہ سن نظامی رشید احمد صدیقی 'لطری بخاری' کنہیالال کپور' فرحت اللہ بیگ اوران سے ازاں خواجہ سن نظامی رشید احمد میر بینی ایوسف ناظم اور جبنی حسین وغیر ہم معروف ہیں۔ انتخلیق کا روں کی تخریوں میں تشبیہات کی گلفشانیاں معنی خیز نشاط انگیزی 'لطف و کشش' زور بیان' کیف وسرور پر نظر ڈالیس تو اندازہ ہوگا کہ ان لوگوں کے ہاں نفس مضمون کے ساتھ ساتھ خود انشائید نگار کا نقطہ نظر صلابت فکر' موثر طرز اظہار لینی اسلوب ہنر مندی دیدنی ہوگی ۔ محمد سین آزاد کی انشاء پروازی کے بارے کے ابتدائی مراحل میں بھی انشائید کارنگ وڈھنگ کس قدر والہانہ ہے کہ اس طرز تحریر کے بارے میں پروفیسر خواجہ احمد فاروقی کا یہ کہنا'' سختش جمنے وسطرش انجمنے'' متاثر کرتا ہے۔ نیر نگ خیال کا ایک اقتباس دیکھئے:

'' حقیقت حال یہ ہے کہ تکتہ چینی جس کی بدولت ان لوگوں نے مصنفوں کی قسمت کے فیصلہ کرنے کا اختیار پایا ہے اصل میں خولجہ حق پرست اور محنت خاتون کی سب سے بڑی بڑی تھی۔ جب وہ پیدا ہوئی تو پر ورش کے لئے انصاف کے سپر دہوئی چنا نچہ دانش کے محلوں میں پال کر تربیت کیا۔ وہاں دن رات علوم کی جواہر کاری اور فنون کی مرصع فگاری کو دیکھا کرتی تھی اور صبح وشام عمل آرائی کے باغوں میں جی بہلایا کرتی۔ جب بڑی ہوئی تو عالم بالا کی پر یوں میں داخل ہوگئی۔ وہاں کی پریاں موسیقی ناچ محب بڑی ہوئی تو عالم بالا کی پر یوں میں داخل ہوگئی۔ وہاں کی پریاں موسیقی ناچ بھی ملک خیال سے تعلق تھا اس لئے کتہ چینی نے ان کے کلام میں دخل پیدا کرلیا۔ جب انہوں نے عالم خاک کی طرف نزول کیا تو ملکہ نکتہ چینی کی کہ خود فرما نزوا کے ملک خیال سے تعلق تھا اس کے کتہ چینی کی دارے جاتے وقت انصاف ملک خیال تھی وہ بھی ان کے ساتھ روئے زمین پر آئی محل سے چلتے وقت انصاف ملک خیال تھی وہ بھی ان کے ساتھ روئے زمین پر آئی محل سے چلتے وقت انصاف میں کے استاد نے ایک کی چولوں کی چھڑی دے دی تھی کہ اسے تھا ہو تھا کہ جس

رات کوئی پری اکھاڑا جیتا کرتی تھی تو اس مبار کباد میں اُسے ایک ہار ملا کرتا تھا جس میں گلہائے جنت کی کلیاں اور امرت کے درخت کی کونیلیں پروئی ہوتیں۔ چنا نچہ عصائے مذکور کے ایک سرے پروہی ہار اور طر سے ہا کر انہیں آب حیات کے چشمہ سے شاداب کیا جاتا اور دوسرے سرے پر شجر کی پیتاں اور پوست کے ڈوڈے باندھ دیئے جاتے۔ یہ دریائے محویت کے پانی میں ڈوبی ہوئی تھی جن سے افیون کا گھولواور پوست کا پانی ٹیک تھا۔ (داستان) نیرنگ خیال حصد دوم' ص 35-34۔

مُرحسين آ زاد نے'' کلته چینی' نکته چیں انصاف کی بدولت تصنیف کا کیا حال ہوتا ہے'' ك وحتمثيلي انشاء يردازي اختيار كي جس مين كسي تشبيه كوانساني روب مين پيش كيا كيونكم تمثيل وه تشبيه ہےجس میں وجیشبہ کئی چیزوں سے حاصل کی گئی ہؤوجیشبہ کے اعتبار سے تشبہہ حیارا قسام میں بٹ جاتی ہے یعنی تمثیل ،غیرتمثیل ،محمل اور مفصل تمثیل یعنی انسان کے سی جذبہ مثلاً غصہ نفرت محبت کو وجود جبیبا مان کرمجسم کرلیااور قصه گڑھ لیا۔ تشبیہاور تمثیل میں گویازیادہ فرق نہیں۔ یہاں انشائیہ کے ذیل میں آ زاد نے نکتہ چینی کومجسم کرتے ہوتشبیہات کورقم کیا ہے۔ مذکورہ اقتباس میں خواجہ ق برست' مخت خاتون جیسے کر داروں کے ساتھ ساتھ دانش کے محلوں' عقل آ رائی کے باغوں' مملکت خیال' پھولوں کی چیٹری' گلہاہے جنت کی کلیاں'امرت کے درخت کی کونپلیں جیسی مثالیں دیتے ہوئے تشبیہات کا استعمال کیا ہے جونہایت دلچسپ خوش بیانی اور دکش پیرائے وطرز سے قاری کی توجہ مبذول کرتا ہے۔ آزاد نے یہاں تشبید سی کا ادراک کروایا ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ حواس خمسہ انسانی وجود کے لئے لازم ہیں۔قوت باصرہ سامعۂ لامسہ شامۂ اور ذائقے کے بغیر ہماری زندگی اجیرن ہوگی۔اسمخضر سےاقتاس میں قوت مبصرات سے راست تعلق پیدا کیا گیاہے' جبکہ تشبیہ عقلی جس میں مشبہ اور مشبہ بہ کا اثبات عقل کے مطابق ہوگا اس کا بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ دراصل انشائیہ نگاری میں تحریر کاحسن و بانگین تشبیه استعارهٔ مجاز مرسل اور کنابیہ سے مربوط ہے۔

اردوشاعری میں تشبیہات اور استعارات سے خوب کام لیا جاتا ہے۔ رنگینی شوخی اور حسن پرستی کے لئے موضوع کی حسن پرستی کے لئے موضوع کی

مناسبت'افکار کی دروبست' فنی اکتباب کی ضرورت ہوگی۔شاعری جذبہ کی زبان ہےاور نثر خیال کی۔انشائیہ میں طنز ومزاح کا پہلوتیکھانہ ہوتو عبارت مہمل بھی ہوتیتی ہے۔انشائیہ میں تو صرف کہنے کا انداز چاہیے۔موزوں تشبیہات ان کی چاشنی نکھرے ستھرے خیال کی پذیرائی کے ہمراہ اسلوب کا بانکین شعور وادراک کی رمزیت کسی بھی قتم کی وضاحت کی محتاج نہیں ہوتی۔ لفظیات کی سر دوگرم کیفیات سے انشائے میں دلچیسی پیدا ہوگی۔ویسے بھی انشائے میں تشبیہ کاعمل چست ومعنی خیز فقروں'لطیف وموثر اشاروں سے ادب کا فیتی سر مابیہ بن جاتا ہے۔ پطرس بخاری ہوں بارشیداحمد میں کنہالال کیورہوں بافرحت اللّٰہ بیگ مہدی افادی ہوں باعصر حاضر کے مشاق احمد يوسفى كوسف ناظم مجتبى حسين مول ان لوگول كى تحريرول ميں محض اسلوب كى جاذبيت اپنا کام کرتی نظر آتی ہے۔ان حضرات نے طنز ومزاح کے سہارے بات میں بات پیدا کی ہے۔ انشائیہ کافن اختصار میں جامعیت کو مدنظر رکھتا ہے۔انشائیہ پرداز جھوٹے جھوٹے واقعات سے اپنا ما فی الضمیر ادا کرنے میں ذبانت وفراست کودکھا تا ہے اور کسی پہلوکوا جا گر کرتا ہے اور باقی پہلوؤں کو سمجھنے کے لئے قاری کوتوجہ دلاتا ہے۔اس طرح اس میں انبساطی کیفیت کے ساتھ ساتھ بظاہر بے ربطی محسوں ہوگی اور کسی حد تک انشائیہ ناکمل دکھائی دے گا۔لیکن یہی عدم بمحیل کا احساس انشاہیۓ کو کممل بنا تا ہے۔اس میں طرز بیان یا اسلوب کا بڑا دخل ہوگا۔ یہاں نثری اسلوب اور شعری لہجہ کے اصطلاحی معنی کے فرق کو سمجھنا ضروری ہے۔ گواسلوب نثر نظم دونوں کے لئے استعال ہوتا ہے مگر شعری حسن کے لئے لہجہ کا اختصاص ہوگا لیعنی جب کوئی شاعرا بنی یوری شخصیت كے ساتھ اپنی انفرادیت كومنوالیتا ہے تو كہا جائے گا كه اس نے اپنالہجہ پالیا ہے مگرنثر میں اسلوب کی اہمیت اس کا اچھوتاین طرز اظہار معنویت کفظیات وغیرہ کا اہتمام اتنا آسان نہیں جس سے شخصیت کے تانے بانے مضبوط اور مشحکم ہوں۔ تب ہی تو شاعروں کے برعکس نثر نگاروں کواسلوب کے تعین میں خاصہ عرصہ در کار ہوتا ہے۔اس میں ان کی شخصیت کا بھی عمل دخل ہوگا۔ چنانچے مختلف انشائیہ نگارمحض شخصیت ہی کے دائرہ میں محصور ہو کررہ جاتے ہیں۔ تاہم ان کی شخصیت کا برتوان کی تحریروں میں صاف نظر آتا ہے۔ان کے یہاں تشبیہ کاعمل کیفیت اور کمیت کے لحاظ سے اتناو قبع

ہوجاتا ہے کہ موضوع کی مناسبت سے ان کا کمال اور بھی جذباتیت سے دوجار کرتا ہے۔ ذیل میں یوسف ناظم کی کتاب''سائے ہمسائے'' جو کہ تمام ترشخصیات کے خاکوں پر مشتمل ہے سے ایک اقتباس دیکھیئے۔ اس میں انشائے کی روپ ریکھا کے تیئن طنز ومزاح نیز تشبیہ کے ممل کی جھلکیاں صاف دکھائی دیتی ہیں:

''مہاتما گاندھی میموریل ریسرچ سنٹر میں ہمیشہ ہی جلسے ہوتے رہتے ہیں۔ یہاں جب بھی کوئی جلسہ ہوا' چلیے کے آخر میں کسی نہ کسی سمت سے' یہ نہیں کہاں سے ایک صاحب بڑی دریا دلی کے ساتھ مسکراتے ہوئے نمودار ہوجاتے اور مائک برپہنچ کر سامعین' حاضرین' ناظرین کاشکریها دا کرنے لگتے ۔ وہ اس تفصیل اورخضوع وخشوع کے ساتھ شکر بیادا کرتے کہ گھبراہٹ ہونے لگتی۔شکر بیادا کرتے وقت ان پرتقریباً رقت طاری ہوجاتی اور حاضرین جلسہ کو وہ اس طرح رخصت کرتے جیسے کوئی ماں اینے بچوں کو جنگ پر بھیج رہی ہو۔اتنا بااخلاق اور مخلص شکریدادا کرنے والا دوسرا شخص یا تو ابھی پیدانہیں ہواہے یا گر پیدا ہو چکا ہے تو ہماری نظروں سے نہیں گزرا ہے۔ بیصاحب آنے والوں کا توشکر بیادا کرتے ہی ہیں کیکن نہ آنے والوں کا شکر بدادا کرنانہیں بھولتے۔ جب لوگوں کو بیمعلوم ہوگیا کہ جلسہ میں نہ جانے کے ہاوجود بھی ان کاشکریہادا کیا جائے گا تو ان میں سے کتنوں نے جلسوں میں شریک ہونا چھوڑ دیا۔خیال یہ تھا کہ آج یہ صاحب شکریہ ادانہیں کریں گے کیونکہ آج ..... ڙا کڻر احمداللدندوي خودصا حب محفل ٻين ليکن ڙا کڻر صاحب اُن لوگون مين نہيں جو ا بني وضع بدل دي .....شكريه اداكرنا يهل برا خوشگوار فريضه تقاليكن جس طرح فرض اور قرض ادا کرنے کا سلسلہ ختم ہوگیا ہے اسی طرح شکریدادا کرنا بھی بداخلاقی سمجها جانے لگاہے۔انگریزی میں شکرید کی تقریر کو''ووٹ آف تصینکس'' کہتے ہیں اور یمی وہ واحدودٹ ہے جسے گنانہیں جاتا ۔شکر بہادا کرنے والے شخص اور سامعین میں ، ایک قشم کی ٹیلی پنیتھی ہوا کرتی ہے۔ادھرشکر یہادا کرنے والامقرر کھڑا ہوا اور اُدھر سامعین نے اگز ہے کارخ کیا''۔

(مضمون آج کچھ در دمرے دل میں سواہوتا ہے ص 50-49)

عبارت مختفر!انشاہے میں کسی خاص موضوع کی تخصیص نہیں ہوتی تاہم حیات وکا کنات کے انسانی تجربات اور مشاہدات جذبات و کیفیات کی گونال گونی سے اسے مزین کیا جاسکتا ہے۔
اس میں موضوعاتی تنوع میں تشبیدنگاری کا عمل اپنی مکمل اشاریت سے رنگینی پیدا کرتا ہے۔شایدائی لئے مغربی نقاد ڈاکٹر جانسن (Dr. Jhonson) نے انشائیے کو ڈبئی تموج سے تعبیر کیا یعنی تعقل یا منطق کے مقابلے میں ذہن کی آزادروی جس سے انشائیدائی لطیف اور سبک اظہار بیان کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ اس میں تشبید کا عمل جس قدر فکری اور فعی لحاظ سے مضمراور ہم آ ہنگ ہوگا انشائید کا حقیقی وصف اتناہی متاثر کن ہوگا۔ یہاں ایک اور بات یہ بھی کہددی جائے کہ انشائید میں تشبید کا عمل جس تخیر خیزی مسرت اور بصیرت سے بھی دو چار کرتا ہے۔ یوں انشا پرداز کا جو ہر تخلیق خوب پروان تخیر خیزی مسرت اور بصیرت سے بھی دو چار کرتا ہے۔ یوں انشا پرداز کا جو ہر تخلیق خوب پروان جیر خیزی مسرت اور بصیرت سے بھی دو چار کرتا ہے۔ یوں انشا پرداز کا جو ہر تخلیق خوب پروان جیر میں سامنے آتا ہے۔ اس میں لفظیات مساب کے سان کی انفرادیت اور بھی سامنے آتا ہے۔ اس کی انظرادیت اور بھی ہوگی۔

بلاغت از دُا کٹرسیدکلیم الله سینی سب رس از ملا وجهی مرتبه شیم انهونوی نیرنگ خیال از محمد سین آزاد دبستان بلاغت از افتخار احمد قاسی استفاده: بحرالفصاحت ازنجم الغی خال اردونشر میں ادب لطیف از ڈاکٹر عبدالودودخال انشائیداورانشائیئے از سید محمد سنین تقیداوراندا زِنظر از پروفیسر سیدہ جعفر سائے اور ہمسائے از پوسف ناظم

<sup>۔</sup> ڈاکٹرعفیل ہاشی ٔ صدرشعبہاُردؤعثانیہ یو نیورٹی ٔ حیدرآ بادرہ چکے ہیں۔

# جنوبی ہندکااولین تکثیری ساج اور صوفیائے کرام

عرب کی سرزمین سے دنیا کے خطے خطے میں تھیلنے والے مذہب اسلام کے ماننے والوں کے لئے ہندوستان کی سرز مین عظیم گہوارہ ثابت ہوئی جہاں اسلام کی تبلیغ واشاعت کے ساتھ ہی تکثیری ساج Cosmopolitan Society کا وجود ہوا۔اگر چہ ہندوستان میں داخل ہونے والے مسلمان بنیادی طور برایک مدہب کے ماننے والے تھے لیکن وہ ابرانی ، تورانی ، عربی ،ترکی نسلوں کی بنیاد پر تکثیری ساج کا حصہ تھے۔ ہندوستان میں داخل ہونے والےمسلم معاشرے کے بارے میں تاریخیں بیشہادت فراہم کرتی ہیں کے عربی ہر کی اورابرانی نسل سے تعلق ر کھنے والے تین مختلف زبانوں سے متصف اسلامی شعار سے وابستہ افراد نے اس سرز مین پر اسلام کا پرچم بلند کرنے کے لیے جدوجہد جاری رکھی ۔ سبتگین اور الپتگین سے لے کرخاندان غلامان تک ہندوستان میں حکمرانی کرنے والے بادثاہوں کا تعلق ترک نسلوں سے تھاجبکہ محمد بن قاسم مجمود غزنوی اور مجمی غوری جیسے بادشاہ عرب نسل سے تعلق رکھتے تھے۔مغل بادشاہوں نے وسط ایشیاء سے ہندوستان کا رُخ کیا جبکہ علاءالدین حسن گنگو بہمنی کے علاوہ دکن کی پانچ ریاستوں پر حکمران بادشاه کاتعلق ایران سے تھااس طرح عرب، ترک اورایرانی مسلمانوں کی ہندوستان میں آ مد کی وجہ سے ایک تکثیری ساج کی شروعات کے لئے ماحول ساز گار ہوگیا،اس ملک میں بیرو بیہ اُس وقت اختیار کیا گیا جبکہ ہندوستان کی سر زمین میں آباد باشندے ہندو مذہب کے پیرواور ویدانت کے ماننے والے ہونے کے باو جود بھی چار مختلف ذاتوں لیعنی برہمن ، چھتری،ویش اور شودر میں بٹے ہوئے تھےاورآ ربائی دور سے ہی رِگ وید،سام وید،اتھ ویداوریج وید کی تعلیمات یر عمل پیرا تھے۔ ہندوستان کے مختلف علاقوں میں مختلف زبانوں کا رواج تھا چنانچہ آگرہ اور

متھر اکے علاقے میں بولی اور مجھی جانے والی زبان شور سینی تھی جبکہ مگدھ یا بہار کے علاقے میں ما گدھی کا رواج عام تھا۔اس کے مقابل بھویال اور حجانسی جیسے مقامات پر اردھ ما گدھی کا استعال عام ہوگیا تھا۔مہاراشٹر کےعلاقے میںمہاراشٹری اور جنگلوں میں پشاچی زبان بولی اور مجھی جاتی تھی۔ان یا نچ زبانوں سے کئی جدید زبانیں عالم وجود میں آئیں ۔مُلک ہندوستان میں ذات یات کی تفریق کی وجہ سے جمید بھاؤ کی شدّ ت اور علاقہ واریت کا نتیجہ بیتھا کہ اس ملک میں تکثیری ساج کا وجود عمل میں نہ آسکا۔اگرچہ تمام ہندوستانی ہندومت کے بیرو تھ کیکن کوئی رام بھگت تھا اورکوئی کرشن بھگت اوراُن کےاوتار بھی الگ الگ ہونے کےعلاوہ پرستش کے طریقے بھی جدا گانہ تھے۔ کسی کوسورج کی یوجا سے دلچین تھی اور سوریہ ونثی کہلاتے تھے اور مختلف ہندومت کے ماننے والے مختلف گر ہوں میں بے ہوئے تھے۔ایک ہی ند ہب کے باوجود کئی ذاتوں ،فرقوں اور رنگ ونسل کے علاوہ علاقائی زبانوں کے ماننے والوں میں وحدت کے فقدان کی وجہ سے'' تکثیری ساج'' کاوجودمکن نہیں تھااورا گراس ہندوساج کو تھینج تان کر تکثیری ساج تسلیم بھی کرلیا جائے تو ہندوقو م کو کثرت میں وحدت کے فلیفے میں شامل کرناممکن نہ تھا۔جس کا نتیجہ بیر ہا کہ ہندوساج اپنی ا بنی زبانوں اور روحانی تفکرات کی وجہ سے مختلف خانوں میں بٹ گیا۔ان کے مقابل جب ہندوستان میںمسلمانوں کی آ مرکا سلسلہ شروع ہوا تو بیمسلمان علیمہ ہلی وسل اورزبانوں کی تفریق کے علاوہ مختلف ممالک سے تعلق رکھنے کے باوجود کلمہ کی بنیاد پرایک بندھن میں جُوے ہوئے تھے۔اسلام کی تعلیمات اور قرآنی احکامات کے مطابق مسلمانوں کو پابند کیا گیا تھا کہ وہ اللہ کی رسی کومضبوطی سے تھا مے رہیں ،اسی کا نتیجہ بیتھا کہ جب سرزمین ہندوستان میں مسلمانوں نے قدم رکھا توانہوں نے افضلیت کے لیے رنگ نسل اور فرقہ وذات کے علاوہ زبان کی برتری سے ہٹ کراسلامی فلنفے یعنی'' تقویٰ'' کواہمیت دی جس کےمطابق جو شخص کسی بھی رنگ نسل اور زبان وعلاقے سے تعلق کیوں نہ رکھتا ہووہ اگر پر ہیز گاری اختیار کرتا ہے تواسے انسانوں پر فضیلت حاصل ہوگی۔برتری کے لیے اسلام نے '' تقویٰ'' کے فلفے کو اہمیت دی اور تمام انسانوں کو یکساں تصوّ رکرنے کا فلیفہ،اسلامی تعلیمات کااپیا فیتی ہتھیا رتھا کہ جس کے نتیج میں اس سرز مین برنسلی اساس پر جھوں جیسے عرب، ترکستان اور ایران سے جملہ آوروں کو کنڑت میں وحدت کی نمائندگی کی وجہ سے ہندوستانی ساج نے نہ صرف قبول کیا بلکہ ان کے علوم وفنون ، اخلاق وعادات ، تہذیب وثقافت اور طرنے زندگی کے مثبت اثرات کو اپنی زندگیوں کا اثاثہ بنالیا۔ اسی مثبت رویے کے نتیج میں مسلمانوں کی آمد کے ساتھ ہندوستان میں تکثیری ساج کا وجود کمل میں آیا۔

### (الف) جنوبی مندمین تکثیری ساج:

معاشرتی پس منظر میں جس حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اس کے مطابق ایک سے زائد مذاہب اور زبانوں یا علاقوں کے علاوہ رنگ نِسل سے تعلق رکھنے والے انسان جب زبانوں اور رسم ورواج کی بنیاد پرمختلف ہونے کے باوجود بھی آپس میں میل جول کا رشتہ قائم کر لیتے ہیں تو ہر مذہب،رنگ ونسل اور زبان اور علاقے کی شناخت کی برقر اری کے ساتھ جو ملا جُلا ساج عالم وجود میں آئے گا وہ در حقیقت تکثیری ساج کی حیثیت سے قبول کیا جاتا ہے۔ ہندوستان کے ہندو مذہب میں بھی روحانیت کا دور دورہ تھا، وہ بھی ایک خدا کو ماننے والے اور اس کے اوتاروں کے قائل تھے جبکہ مسلم معاشرے میں خدا کے علاوہ اُس کے فرشتوں اور پیغمبروں پر ایمان لا نالازمی تھا۔مسلمانوں نے اپنے مذہب کی تبلیغ کے لیے مسجد کے بجائے خانقاہی نظام کو جاری کیا جب کقبل مسیح کے دور میں ہندوؤں نے مندروں کومرکز بنانے کے بجائے'' گروگل'' کے ذریعے نہ ہی تعلیمات کوعملی صورت میں پیش کیا۔اسلام میں مذہب کی ظاہری عبادتوں کو علحدہ مقام دیتے ہوئے باطنی عبادتوں پر بھی خصوصی توجہ دی گئی جس کے نتیج میں ریاضت اور ذکر واذ کار کوفر وغ حاصل ہوا۔ یہ چندایسے عوامل رہے جو ہندوساج میں ہی نہیں بلکہ سلم معاشرے میں بھی مشترک تھے۔ ہندوساج بھی علم کے بجائے عمل پرخصوصی توجہ دیتاتھا جبکہ اسلامی تعلیمات کا مقصد بھی عمل سے وابستگی رہاہے۔غرض سے چندایسے اہم مشتر کہ نکات ہیں جن میں موجود مما ثلت کی وجہ سے ہندوستان میں داخل ہونے والےمسلم ساج کواس ملک میں ٹکراؤے دوچار ہونے کے بجائے آگیس یگانگت کا موقع فراہم ہوگیااور ہندومسلم اتحاد کی وجہہ سے تکثیری ساج کی بنیا دیں مشحکم ہوئیں۔

شالی ہند میں لا ہور سے لے کر د ہلی تک بادشاہوں کے حملوں سے زیادہ صوفیائے کرام کے اسلامی مشن نے مقامی باشندوں کو اسلام سے قریب ہونے کا موقع فراہم کردیا چنانچہ حضرت خواجه عين الدين اجميريٌّ، حضرت خواجه قطب الدين بختيار كاكُّ، حضرت بإبافريدالدين گخ شكرٌّ، حضرت خواجه نظام الدين اولياءمحبوب الهي ً اورحضرت خواجه نصيرالدين جراغ دبلوي رحمته التتنهيمم کےعلاوہ ہزاروں بزرگان دین اور صوفیا ہے کرام نے سرزمین ہندکو ککثیری ساج کا حصہ بنادیا۔اس خصوص میں حضرت بابا فریدالدین گنج شکر رحمتہ اللہ علیہ کاوہ قول اہمیت کا حامل ہے جس کے مطابق کسی مریدنے آپ کی خدمت میں قینجی پیش کی جھےلوٹاتے ہوئے آپ نے فرمایا کہ انہیں سوئی دھا گہ فراہم کیا جائے کیونکہ وہ کاٹنے کے لیے نہیں بلکہ جوڑنے کے لیے تشریف لائے ہیں۔اسی طرح حضرت نظام الدین محبوب الٰہی کا گزرکسی ندی کے قریب سے ہوا۔ وہاں ایک سور بیونی کوانہوں نے عبادت میں مشغول پایا سورج کی عبادت بر مرید کے سوال پر انھوں نے بیہ جواب دیا کہ ہرقوم راست راہے، دیے وقبلہ گاہے۔ان چند حقائق سے خود پتا چاتا ہے کہ شالی ہندمیں داخل ہونے والےصوفیائے کرام اور بزرگان دین نے ہندوستانی نداہب اور افراد کو جودر حقیقت دوسرے مذہب کے ماننے والے اور اسلام سے غیر متعلق تھاس کے باو جود بھی ان میں پیجہتی کا یغام عام کر کے تکثیری ساج کے فروغ میں اہم رول ادا کیا۔

جس طرح ثالی ہند میں کاثیری ساج کے قیام اوراُس کو متحکم بنانے میں صوفیائے کرام
کی خدمات کونظرانداز نہیں کیا جاسکتا۔ اس طرح جنوبی ہند میں بھی سب سے پہلے قدم رکھنے والے
بزرگانِ دین نے مقامی ساج کو اپنے نہ بب اور رویے سے قریب کر کے کثیری ساج کی بنیاد
رکھی۔ جنوبی ہند کے ابتدائی صوفیائے کرام میں ، حضرت مومن عارف باللہ اور حضرت جلال الدین
گنج روال حضرت منتجب الدین زرزری زربخش رحمت اللہ علیہم کے نام اولیت کا درجہ حاصل کر لیت
ہیں جنہوں نے اپنے نہ بب پر قائم رہتے ہوئے عراق سے دکن کا سفر کیا اور مقامی باشندوں کو
اپنے اعلیٰ کرداراور عملی روحانی ثبوت کے ذریعے ہمنوا بنا کر کاثیری ساج کی بنیادوں کو متحکم کردیا۔
غرض یہ ثبوت فراہم ہوتا ہے کہ جنوبی ہند میں سب سے پہلے دیوگری کے قریبی علاقے میں بزرگانِ

دین کا ورود ہوااور بیواقعہ جنوبی ہند میں علاء الدین ظلجی کے حملے 1294ء سے ستر اس سال قبل کی طانت دیتا ہے۔ ان بزرگانِ دین کے مزارات اوراُن کی روحانی فیوضات نے مقامی باشندوں کو اپنے ندہب پر قائم رکھتے ہوئے اسلامی شعار کا گرویدہ بنایا جودر حقیقت تکثیری ساج کی شروعات کا ایک ایساد لچیپ شبوت ہے کہ جس کی مثال تاریخ ہند میں دستیاب ہونی مشکل ہے۔ حضرت مومن عارف باللہ رحمتہ اللہ علیہ کی کرامت اور اس کے توسط سے راجا رام دیو کی بیٹی میں عقیدت کا پیدا ہوجانا اوراسی طرح حضرت جلال الدین گئے رواں کے عصاسے پیدا ہونے والے درخت کے پھل آج بھی بانجھ عورتوں کو اولاد کی خوش سے نواز تے ہیں جوخود بیکھلا شبوت ہے کہ دکن کی سرز مین دیوگری یا دولت آباد میں سب سے پہلے ہندو مسلم یگانت کا ماحول پیدا ہوا۔ اس طرح جنوبی ہند میں تکثیری ساخ کے لیے سازگار ماحول پیدا ہوا گیا جس کے بحدرتنا گری ، جمبئی ، ماہم ، گوا کے علاوہ ورنگل ، وجیا نگر اور دوسرے مقامات پر بھی مسلمانوں کے روحانی فیوضیات نے تکثیری ساخ کا ماحول فراہم کردیا۔

## (ب) علاءالدين خلجي سے بل جنوبي مهند کا موقف:

جلال کا سامنا کرنا پڑا تو دوسری جانب معاشرے میں اُن کے خلاف اُٹھنے والے بہتان سے نجات کا آخری راسته سنت گیا نیشور نے یہی نکالا کہ انہوں نے معاشرے سے کنارہ کثی کے لیے سادھی لے لی جواُس دور کے رسم کے مطابق زندہ انسان کو پچھ ضروریاتِ زندگی حوالے کر کے غار میں بند کر دیاجا تا تھا۔اس حقیقی واقعہ سے پتا چاتا ہے کہ علاءالدین خلجی کے دکن پر حملے سے قبل اس علاقے کے ساج میں مذہبی بے اعتدالی برمعافی کا کوئی تصور نہیں تھا جبکہ مذہبی تصور تو یہی ہے کہ خدا کی ذات بنیادی طور پر ہندوں کی ہرغلطی اور گناہ کومعاف کرنے کی سزاوار ہے۔اس نظیر کی مثال پیش کرنی اس لیے لازمی تھی کہ جنوبی ہند کے علاقے میں اس زمانے تک اور نگ آباد کا وجود نہیں تقاصرف دیوگر ه یعنی دولت آباداور پین کوجنوبی ہند کے اہم شہروں کا موقف حاصل تھا جہاں مذہبی رواداری کے بجائے ہندو مذہب کی ختیوں کی وجہ سے معاشرے میں تکثیری ساج کے فروغ یانے کے آ ٹارممکن نہیں تھے کیونکہ ہندوساج اپنی فرہبی کتاب کوئسی دوسری زبان میں منتقل کرنے پر سزادیتا تھااورا پیے مل کو مذہب کا بدترین گناہ کا درجہ دے رہا تھا۔ ہندوساج کے اس پیچیدہ ماحول میں جب د کن برعلاؤالدین خلجی کے حملے ہوئے اور پھر بزرگان دین کےعلاوہ صوفیائے کرام کی تعلیمات کے ذریعی نظی پر عام معافی کا ان علاقوں پر مثبت اثر ہونے لگا جس کی وجہ سے دولت آباد اوراس کے اطراف وا کناف کے علاقوں میں تکثیری ساج کا آغاز ہوا اوراس کی بنیادیں جنوبی ہند میں علاءالدین خلیجی کے دکن پر حملے یعنی 1294ء سے بہت قبل اپنی جڑیں مضبوط کرتی ہیں ۔ کیونکہ اس علاقے میں مسلمان صوفیاء کی آ مد ہو چکی تھی جس کا ثبوت ابنِ بطوطہ کے سفرنا مے سے ماتا ہے جس میں اُس نے دولت آباد کے گھنے جنگلات میں ایک اللہ والے کودیکھا تھا جو کلجی خاندان سے پہلے کی یادگارہے۔مسلم معاشرے میں مذہبی اعتبارے بیتنوع ہے کہ ہم خلطی کوخدا کی ذات معاف کرنے والی ہے اور سیاانسان وہی ہوتاہے جو انسانوں کی خطاؤں پر اسے عطا کرنے کا رویہ اختیار کرے۔اس فلفے نے علاءالدین خلجی سے بہت پہلے جنوبی ہند کے مقامی باشندوں کوحد درجہ متاثر کیاغرض پیتاریخی حقیقت ہے کہ مسلمانوں کے جنوبی ہندیر فوجی حملوں اور فاتحاندروش اختیار کرنے کے برسہابرس قبل بزرگان دین اور صوفیائے کرام کی تعلیمات نے وہاں انسان دوستی اورغیر مذہب

کولوگوں سے نیک سلوک کا پرچار شروع کردیاتھا جس کی نظیر پیٹمپر اسلام کی فتح مکہ کے بعد عام معافی کی صورت میں تاریخ اسلام کا حصہ ہے۔غرض تاریخی اعتبار سے ثبوت ملتا ہے کہ علاء الدین خلجی کے حملے سے قبل جنوبی ہند میں ہندو فد ہب کا موقف شدت اختیار کرتا جارہا تھا اور اس دور میں سنت گیا نیشور نے مرہٹی زبان میں گیا نیشوری لکھ کر ہندو فد ہب کے پرچار کا رویہ اختیار کرنے کی طرف توجہ دی تو پنڈ توں نے اُس کی سرزنش کی۔جس سے اندازہ لگانا آسان ہے کہ ہندو فد ہب کے افراد کو قابلِ کے افراد نے خودان کے فد ہب کی خدمت کرنے اور تصنیف و تالیف کرنے والے افراد کو قابلِ گرفت تصور کیا جس کے نتیجہ میں ایسا ماحول پیدا ہوگیا تھا جس میں تکثیری ساج کے آغاز کے گرفت تصور کیا جس کے تیجہ میں ایسا ماحول پیدا ہوگیا تھا جس میں تکثیری ساج کے آغاز کے معاف کرنے کے وصف نے جنوبی ہند میں تکثیری ساج کی رواداری ، بھائی چارگی اور خطاوَں کو معاف کرنے کے وصف نے جنوبی ہند میں تکثیری ساج کے آغاز کے لیے سازگار ماحول پیدا کردیا جس کی بنیا ددکن میں علاء الدین خلجی کے حملے سے پہلے متحکم نظر آتی ہے۔

### (ج) کشیری ساج کے مسائل:

جب کسی نہ ہی معاشرے میں تکثیری ساج کے فروغ کا سلسلہ شروع ہوتا ہے تو وہاں مختلف مسائل کارفر ماہونے کے امکانات شدید ہوجاتے ہیں۔ ہندوستان کے ایک بہت بڑے علاقے یعنی جنوبی ہندمیں جب رواداری ، انسانیت دو تی اور بھائی چارگی کو اساس بنا کر مسلم ساج کے صوفیاء اور اولیاء کرام نے تکثیری ساج کی بنیاد رکھی تو اس معاشرے میں مسلمانوں کا طبقہ عددرجہ اقلیت میں تھا جبکہ ہندوساج اپنی اکثریت کی وجہ سے برتری رکھتا تھا۔ ایسے موقع پراکثریت واقلیت کے مسئلے کو حل کرنے کے لیے مسلمان علاء اور صوفیائے کرام نے ہندوساج کی ان محیرالعقل روایات سے استفادہ کیا۔ جس کے نتیج میں اکثریت نہ صرف اقلیت کی گرویدہ ہونے لئی بلکہ ان کی تابعداری کو اپنانہ ہی جن بھی سمجھنے لگی۔ اسلامی معاشرے میں بزرگانِ دین کی ریاضتوں کے علاوہ ان کی نفس شی اور چلہ سمی بیا لیے ذرائع سے کہ جن کے توسط سے نہ صرف ریاضتوں کے علاوہ ان کی نفس شی اور چلہ سمی بیا لیے ذرائع سے کہ جن کے توسط سے نہ صرف کرامات کا ظہور ہوتا تھا بلکہ ان کے ذریعے ظہور پذیر ہونے والے عجیب وغریب واقعات سے کرامات کا ظہور ہوتا تھا بلکہ ان کے ذریعے ظہور پذیر ہونے والے عجیب وغریب واقعات میں مسلم طبقہ اقلیت میں

ہونے کے باوجود ہندوا کثریق طبقے کوگرویدہ بنانے میں پوری طرح کامیاب ہوگیا اوراس کامیابی کے نتیجے میں، میں اور تو کا مرحلہ ختم ہو گیا اورا کثریت نے مسلم اقلیت کواپنا ہمنو ا جان کر تکثیری ساخ میں پیدا ہونے والے اکثریت واقلیت کے مسئلہ کوحل کرنے میں اہم کر دار نبھایا۔ کسی بھی تکثیری ساج میں دوگروہوں کے آپسی میل ملاپ سے پیدا ہونے والا ایک اہم مسکلہ زبان کا ہوتا ہے۔ جنوبی ہند کی اکثریت کا تعلق مہاراشر ٹی ای بھرنش سے تھا اور جنوبی ہند کے دوسرے علاقوں میں دراوڑی زبانوں کا چلن عام تھا۔خود ہندوساج میں درواڑی اورآ ریا کی تفریق اس قدرشد پیٹھی کہ اس مسلے کو دورِ حاضرتک بھی حل نہیں کیا جاسکا لیکن دکن میں تکثیری ساج کوشکیل دیتے ہوئے مسلم اقلیت نے زبان کے اس مسکلے کو بھی بآسانی حل کرلیا جس کے تحت مسلمانوں نے اپنی عربی، فارسی اورتر کی زبان کو جنوبی ہند میں رواج دینے کی کوشش نہیں کی بلکہ ان تینوں زبانوں میں مقامی ز مانوں کےالفاظ کی آمیزش سے ایسی ملی جلی زبان کوشٹکم کیا جسے اس دور میں دکنی اور دورِ حاضر میں اردو کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔اس طرح دکن کے کثیری ساج میں موقع بدموقع پیدا ہونے والے مسائل کول کرنے کی طرف توجہ دیتے ہوئے مسلم ساج نے مقامی زبانوں اور بیرونی زبانوں کے فرق کومٹادیا۔ چنانچہاس فرق کے مٹنے سے سر زمین ہندوستان میں اردوزبان کا دور دورہ ہوا جو ہندوستان کے ہندومسلم تکثیری ساج کےا ظہاراور وابستگی کا ایک اہم وسیلہ ہے۔

جب تکثیری ساج عالم وجود میں آتا ہے تو ساج کے دیگر مسائل میں تربیل کا مسئلہ بھی اہمیت اختیار کرجاتا ہے۔ ہندوستان کی تاریخیں میشہادت دیتی ہیں کہ جنوبی ہند میں داخل ہونے والے مسلم طبقے نے تربیل کے مسئلے کو بھی حل کرلیا۔ اس دور میں ہندوستان خصرف چھوت چھات کا مرکز تھا بلکہ بے شارمتعدی اوراندھو وشواس کی بیاریوں کی آماجگاہ بھی تھا اور بیشتر انسان علاج کی سہولت فراہم نہ ہونے کی وجہ سے وبائی امراض کا شکار ہوکر موت کے منہ میں پہنچ جاتے تھے۔ جنوبی ہند میں جب مسلم ساج نے تکثیر بہت کے رویے کو اختیار کیا تو تربیل کے المیے کو بھی حل کرلیا گیا۔ چونکہ بزرگانِ دین اور صوفیائے کرام نہ صرف روحانی علوم وفنون سے مالا مال تھے بلکہ وہ جن کی ویٹوں اور چگلوں سے علاج کرنے اور بیاری کی شناخت کے لیے زبان کا استعال کیے وہ جڑی ہوٹیوں اور چگلوں سے علاج کرنے اور بیاری کی شناخت کے لیے زبان کا استعال کے

بغیرنبض پر ہاتھ رکھ کرم یض کی کیفیت معلوم کرنے میں بھی ماہر ہوتے تھے جنانچہ سلم ساج نے ہندوستان کے جنوبی ہند کے علاقے میں داخل ہونے کے بعدیہاں کے متاثر بیاروں کی زبان اور ان کے امراض کوم یض کی زبان سے سنے بغیرنبض دیکھ کرتشخیص وعلاج کا ذریعہ بنایا اورعلاج ومعالحے کے لیےاطراف واکناف کے جنگلوں میں پیدا ہونے والی جڑی بوٹیوں کو دواکی حیثیت دے کرمکمل شفایا بی کےمواقع فراہم کردیئے۔اس قتم کا ماحول ہندوستان میں نہ تو کسی سادھو، رثی اور منی سے پیدا ہوا تھا اور نہ ہی ویدوں اور دوسری کتابوں نے پیدا کیا تھا کیونکہ شالی ہند میں کے بلکہ جنوبی ہند میں بھی مسلمانوں کی آمد کے وقت ہندومت کے علاوہ بدھ مت اور جین مت کے ماننے والوں کے ساتھ ساتھ رام بھگت اور کرش بھگت بھی موجود تھے۔ جن کے روبروروحانیات کی یوری دنیا موجود تھی لیکن بیاریوں اور مسائل کوحل کرنے کا کوئی موقع نہیں تھا۔ چونکہ بیموقع مسلمانوں کی زبان الگ ہونے اوران کے مذہبی طریقے مختلف ہونے اورتر سیل کے المیے کے باوجود مقامی باشندوں کے صحت اور روز گار کے مسائل مسلم طبقے نے حل کیے۔اسی لیے تکثیری ساج کے توسط سے مسلمانوں نے نہ صرف مسائل کی کیسوئی کا ماحول پیدا کیا بلکہ انسانوں کی خدمت کواپنااشعار بنایا جس کے نتیجے میں دوقو می نظر بے کی شروعات کے لئے سازگار ماحول بیدا ہو گیااور جنو بی ہند کا اکثریتی طبقہ جا ہے اس کاتعلق ہندومت سے ہویا پھر بدھ مت یا جین مت سے نہ صرف ترسیل کے المیے سے اس کونجات ملی بلکہ زبان اور اقلیت اور اکثریت کے جھگڑوں سے اونچا ہوکرسو چنے کا موقع فراہم ہوگیا جوخوداس بات کا کھلا ثبوت ہے کہ ثالی ہندکی طرح جنوبی ہند میں بھی تکثیری ساج کی بنیا دوں کو شحکم کرنے والے مسلم طبقے کونظرا نداز نہیں کیا جا سکتا۔

## (د) معاشی ومعاشرتی مسائل کاحل:

تاریخ دکن کے مؤرخین ہی نہیں بلکہ ہندوستان کی کوئی بھی تاریخ ککھنے والا اس حقیقت سے انکار نہیں کرسکتا کہ 1294ء میں علاء الدین للجی کے جملے کے بعد دیوگری کا علاقہ لجی خاندان کے قبضہ میں نہیں آیا بلکہ راجا کو باج گزار بنایا گیالیکن آبادی کی منتقلی کا ایک اہم واقعہ 1327ء میں ظہور پذیر ہوا۔ جس کے تحت محمد بن تغلق نے پایہ تخت کی تبدیلی کا اعلان کرکے دولت آباد کو اپنی

راجدھانی کا درجہ دے دیا اور د تی کی آبادی کو دولت آباد منتقل ہونے کا حکم نامہ بھی سنادیا گیا۔ مسلمانوں کی تاریخوں میں اس حقیقت کا اندراج ہے کہ دلی سے 1400 ہزرگانِ دین کی یا کیوں نے دولت آباد کا رُخ کیا۔ چنانچہ آج بھی کاغذی بورہ میں حضرت نظام الدین کا مزارامام چاردہ صداولیاء کا وجود بہ ثبوت فراہم کرتا ہے کہ ضرور چودہ سو ہزرگان دین نے دولت آباد کا رُخ کیا ہوگا اوران کے ساتھ مریدین کے قافلے بھی رہے ہوں گے۔جب اتنی بڑی آبادی کی منتقلی ایک نئے علاقے کی طرف ہوتوسب سے بڑا مسلہ باز آباد کاری کا ہوتا ہے اوراتنے بڑے انسانی گروہ کوکسی مقام پر آباد کرنے کے لیے معاثی اور معاشرتی مسائل بھی سر اُبھارتے ہیں۔ دکن میں جب مسلم ساج کی بازآبادکاری شروع ہوئی تواس ساج سے وابستہ بزرگان دین اورصوفیائے کرام نے تکثیری ساج کی رہنمائی کرتے ہوئے معاثی اورمعاشرتی مسائل کے حل کی طرف بھی توجہ دی۔جس کا ہیّن ثبوت دولت آباد کی قریبی آبادی کاغذی پوره اداری (جو بعد میں خلد آباد کے نام سے مشہور ہوا) میں مسلمانوں کے تکثیری ساج کے بس جانے کے بعد مسلمانوں نے دسی کاغذ کی صنعت کا آغاز کیا۔ بیہ حقیقت ہے کہ بھاری تعداد میں دلی ہے مسلمانوں کی منتقلی کے باوجود بھی دکن کے تکثیری ساج میں مسلم ساج اقلیتی حیثیت رکھتا تھااوراس ساج نے اکثریت پرغلبہ حاصل کرنے کے لیے نہ صرف دولت آباد میں وسی کاغذ کی صنعت کے کارخانے قائم کیے بلکہ باغبانی کو بیٹے کے طور پر استعال کرنے کی روایت کا بھی آغاز کیا۔ بید دنوں طریقے سب سے پہلی مرتبہ آبادی کی منتقل کے نتیجے میں دولت آباد کی سرزمین کا حصہ سے ۔ یہی وجہ ہے کہ اس دور سے اب تک دولت آباد اور اس کے نواحی علاقوں میں باغبان خاندان آباد ہیں اوران کے نام کے ساتھ بیشے کے طور پر باغبان کا لاحقہ استعال ہوتا ہے۔ دولت آباد میں پہلی مرتبہ جہاں انگور کی کاشت اورامرود کے باغات کی شروعات ہوئی جس کا ثبوت مغلبہ دور میں دولت آباد سے دلی کے شاہوں کو پھلوں کی فراہمی سے مل جاتا ہے۔ دولت آباد بھلوں کے باغات کے لئے اسی دور میں مشہورتھا۔ پھلوں کی کاشت اوراس کی فروخت کے توسط سے معاشی مسائل کے حل کی صورت نکل آئی۔ بزرگان دین نے دکن کے تکثیری ساج میں اقلیتی اورا کشیق فرقوں کوآپس میں جوڑ کر باغمانی اورصنعت کے ذریعہ معاشی مسائل کے حل کی

طرف توجہ دی۔ کاغذی بورہ آج بھی دح کاغذ کا کارخانہ اپنی عظمتِ رفتہ کی یاد دلاتا ہے۔ چونکہ کاغذی بورہ کے تالاب میں اُگنے والی گھاس کی تیلیاں اور اُس کی پتیاں کاغذسازی کے لیے مدد گار تھیں ۔اسی لیے دکن میں قدم رکھنے کے بعد مسلم اقلیتی ساج نے اکثریت کواپناہمنو ابنانے کے لیے کاغذی صنعت کی بنیا در کھی جس کا کھلا ثبوت ہیہ ہے کہ قدیم دور کی تمام کاغذی تحریریں ، ملفوظات اور مخطوطات اسی دولت آبادی کاغذیر لکھی ہوئی ہیں۔خوداوررنگ زیب کے ہاتھ سے لکھا ہوا قرآن بھی دولت آبادی کاغذ کی نمائندگی کرتاہے ۔ تغلق دور سے ہی سارے ہندوستان کو کاغذ کی فراہمی دولت آباد کے دئی کاغذسازی کے کارخانے سے ہوا کرتی تھی۔اس طرح کثیر تعداد میں دہلی سے دکن منتقل ہونے والی سلم آبادی کے روز گار کے مسئلے کوحل کرنے کے معاملے میں پیش قدمی کرتے ہوئے مسلمانوں نے دستی کاغذ سازی اور باغبانی کی بنیادرکھی۔ یہ پیشےایسے تھے جنہیں اکثریتی طبقہ کوبھی اختیار کرنے پرمجبور ہونا پڑا۔ جو تاریخ کا ایک ایباروش باب ہے جس کے ذریعہ پتا چلتا ہے کہ دکن میں اپنے قدم مضبوط کرنے والے دہلی کے مسلمان ساج نے اپنی ایجادی صلاحیتوں کے نتیج میں تکثیری ساج کی بنیاد ڈال کرصرف اقلیتی طبقے کونہیں بلکہ اکثریتی طبقے کوبھی روز گار سے مر بوط کردیا۔ بیالیاا ہم وسیلہ تھا کہ جس کی وجہ سے معاشر تی تفریق اور رسم ورواج کے اختلاف کا خاتمہ ہو گیااورمعاشرتی سطح پرالگ خداؤں کو ماننے والے ہندو طبقے نے مسلم ساج سے قریب ہونے میں کسی قتم کی دشواری محسون نہیں کی ۔معاشرتی مسائل کا سلسلہ یوجایاٹ اورعبادات سے مربوط تھا اور ہندوساج شودرکواینے قریب کرنے تیاز نہیں تھا۔مسلم ساج میں غیر مذہب شخص بغیریا کی حاصل کئے مسجد میں داخل نہیں ہوسکتا تھا۔اس معاشرتی مسئلے کوحل کرنے کے لیے مسلمان بزرگانِ دین اور صوفیائے کرام نے دولت آباد میں خانقائی نظام کوجاری کیا جہال بغیرطہارت غیرمسلموں کو ہی نہیں بلکہ شودروں اور مختلف ذاتوں کے افراد کو بلاتفریق رنگ نِسل داخل ہونے کی عام اجازت تھی۔ چنانچہ دولت آباد میں آج بھی حضرت امیر خسرو کے پیر بھائی حضرت امیر حسن اعلیٰ سجزی، جلال الدين گنج روال،حضرت منتجب الدين زرزري زر بخش،حضرت بر مإن الدين غريب،حضرت خواجه حسن دا وُدشیرازی، حضرت زین الدین دا و شیرازی اور حضرت مومن عارف بالله رحمته الله علیهم کے

مزارات سے منسلک خانقا ہوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ دکن کی سرزمین میں سب سے پہلے تکثیری ساج کے توسط سے صوفیائے کرام اور بزرگانِ دین نے معاشرتی مسائل کول کر کے ایک ایسے ساج کی تشکیل کی جس کے میل جول سے ایک نئی زبان پیدا ہوئی جسے ابتدائی طور پر دئنی اور پھر اردو کا موقف حاصل ہوا چنانچ حضرت بندہ نواز رحمته الله عليه کے والد کی کتابيں''تحفقة النصائح'''' ديوان راجا'' اور''سہا گن نامہ'' سے اس کا ثبوت ملتا ہے کہ حضرت سید یوسف شاہ راجو قبال حینی صوفی ہونے کے علاوہ شاعر اور ادیب بھی تھے۔حضرت امیرحسن اعلی ہجزی کا فارسی دیوان شائع ہو چکا ہے،حضرت بربان الدینغریب کے ملفوظات''احسن الاقوال'' کے ترجیمنظر عام پرآ چکے ہیں۔ اسی طرح حضرت زین الدین داؤشیرازی کی حدیث فہمی اورعلم دوستی کا ثبوت ان سے وابستہ کتابوں سے ملتا ہے۔اس دورتک دہلی کے طرف کی ایک کتاب'' فوائدالفواد''مخطوطے کی شکل میں موجود تھی جبددکن میں کاغذ کی صنعت کی وجہ ہے اس عہد میں 32 قلمی کتابیں منظر عام پرآئیں اس طرح کہ ایک جانب تو تکثیری ساج نے معاثی اور معاشرتی مسائل کوحل کیا تو دوسری جانب مے ساج کو تہذیب کے شدید بندھنوں ہے آ زادی دلا کرلوگوں کی تربت کی طرف بھی خصوصی توجہ دی جس ہے ہند کے ساج میں شامل اکثری اوراقلیتی طقہ ہے متعلق افراد میں کیسانیت کا احساس جا گااور مسائل کے ال کی صورت بھی نظر آئی۔

#### (ه) انسانیت دوتی اورتربیب عامه کیملی اقدامات:

بزرگانِ دین اورصوفیائے کرام کے قدم دولت آباد کی سرز مین میں مستحکم ہونے کے بعد یہ سرز مین علم ودانش اور تعلیم وتربیت کا حسین گلدستہ بن گئی۔ چنانچہ بزرگان دین کے حالات اور واقعات سے پتا چلتا ہے کہ جب بھی انسانی برداری مصیبت اور تکلیف کا شکار ہوئی اوران بزرگوں نے اپنے کشف وکرامات کے توسط سے نہ صرف انسان دوسی کے مظاہر ہے کیے بلکہ عام انسانوں کی تربیت کے لیے مواقع بھی فراہم کر دیئے ۔ کشف وکرامت کے ذریعے عام انسانوں کی بھلائی کے واقعات اور آبادی کے بڑے جھے کو متوجہ کرنے کا ثبوت دکن کے اولین پایتخت دولت آباد میں ہی ماتا ہے ۔ حضرت بربان الدین غریب رحمتہ اللہ علیہ کے کشف وکرامات کا نمونہ آج بھی موجود ہے ماتا ہے ۔ حضرت بربان الدین غریب رحمتہ اللہ علیہ کے کشف وکرامات کا نمونہ آج بھی موجود ہے

اور دورِ حاضر میں بھی ان کی درگاہ کے روبر و پقرسے جاندی نکلتی ہے جس کے پیچھے بیتاریخی حقیقت موجود ہے کہ حضرت کے قدم رنجے فرمانے کے بعد سارے علاقے میں قحط سالی کا دور دورہ ہوا،لوگوں نے آپ کی بزرگی اور خدایر سی کا حوالہ دے کر خداسے مد د طلب کرنے کی خواہش کی تب آپ نے وہاں کے باشندوں کو بلالحاظ فد ہب وملت صبح فجر کے بعد حاضری دینے کا حکم دیا چنانچہ جب صبح کو انسانی آبادی جوق در جوق مسجد کے قریب پنجی تو انہیں پھروں سے حیاندی کلتی ہوئی دکھائی دی تب آپ نے تمام انسانوں کو جاندی پیچ کرروز گار کے مواقع حاصل کرنے کا حکم دیا۔اس طرح قبط سالی سے بحا کرانسان دوسی کورواج دینے کے لیے حضرت بربان الدین غریب نے جس کرامت کا استعال کیااس کے آثار خلد آباد میں حضرت کے مزار کے قریب آج بھی موجود ہ ہیں۔اسی طرح حضرت منتجب الدین زرزری زربخش کے احوال میں پیکھا ہے کہ جب آ پ صبح کے وقت ایک مقام ہے گز رے تو دیکھا کہ کوئی برہمن لڑی کنویں سے یانی نکالتے ہوئے دل میں بیگمان کررہی تھی کہ اس کے ڈول کا سارایانی سونے میں تبدیل ہوجائے۔آپ نے اپنے کشف کے ذریعے برہمن لڑکی کے دل کا حال معلوم کرلیا اور جاتے ہوئے دعا فرمائی تو اس کے ڈول کا سارا یانی سونے میں تبدیل ہوگیااور جب پیخبر گاؤں میں پھیلی تو بے شارخوا تین نے آپ کے دست حق پرست پر بیعت کی ۔آج بھی دولت آباد میں''سونا باولی'' اس کے ثبوت کے طور برموجود ہے۔ دولت آباد کی سرزمین سے وابستہ بزرگان دین اور صوفیائے کرام کے بے شار کشف وکرامات کے واقعات سے ثبوت فراہم کرتے ہیں کہ انہوں نے انسانیت دوتی اور عام انسانوں کی تربیت کے لیے اپنے کشف وکرامات کااستعال کیا اوراییا ماحول تیار کردیا کہ جس کے متبح میں ایک جانب معاشر بے میں نیکی اور نیکوکاری کوفروغ حاصل ہونے لگا تواس کے ساتھ ہی بھائی جارگی اور اتحاد کا ماحول بھی پیدا ہونے لگا ورنہ دکن میں مسلمانوں کو ملیجھ یا چھرتر کوڑ لوکہ کر انہیں نفرت سے دیکھا جاتا تھا۔ جب دکن کی سرزمین میں بزرگانِ دین اور صوفیائے کرام کا ورود ہوا تو ان کی روحانیات اور کشف وكرامات نےمسلم اقليت كے تكثيري ساج كواكثريت سے مربوط ہونے كازريں موقع فراہم كرديا جس کے متیج میں ایک نئی قوم کی حثیت ہے مسلمانوں کے بارے میں خوف اور تکلّف کا روبیہ

جنوبی ہند کی ہندواکٹریت میں اگر تھا بھی تو وہ ٹوٹ کر پارہ پارہ ہونے لگا اور تکثیری ساج کومنظم کرنے میں مسلم بزرگانِ دین اور صوفیائے کرام کے انسانیت دوئی کے مظاہرے اور تربیتِ عامہ کے طریقے سارے علاقے میں شہرت پاکر عام تربیت کا ذریعہ بننے گئے۔ اس طرح صوفیا کرام نے اپنے عمل سے معاشرے میں موجود نہ صرف خرابیوں اور برائیوں کے خاتمے کا اہم وسیلہ دریافت کرلیا بلکہ اپنے رویے ومل کے ساتھ ساتھ نہ ہی رواداری کا سازگار ماحول تیار کیا جس میں اکثریت اور اقلیت کی تفریق ختم ہوگئی اور چھوٹے بڑے کے علاوہ رنگ فسل کی بنیاد پر پھلنے والی برتری کا سبرتری سے اندازہ ہوتا ہے کہ جنوبی ہند کے اولین کشیری ساج کی صورت گری میں صوفیائے کرام اور بزرگان دین کی عملی مختوں کو بہت بڑادخل ہے۔

### (و) بھائی جارہ کا مظاہرہ:

دورِ حاضر میں مسلم ساج اجتہاد کے روبیہ سے نیصر ف دور ہے بلکہ مسلکی اختلافات کی وجہ سے تکثیریت کے مل سے دور بھائی چارہ سے بے نیازی کا مرتکب ہوتا جارہا ہے۔اس عملی حقیقت کے پس منظر میں جب جنوبی ہند کے ابتدائی مسلم ساج اور اس کے تکثیری رویے پرغور کیا جاتا ہے تو پتا چلتا ہے کہ اس دور کے برزگانِ دین اورصوفیائے کرام نے تکثیریت کو شخکم کرنے کے لیے ندصرف اجتہادات کا سہارالیا بلکہ اجماع اور جہاد کے رویے کو بھی جاری وساری رکھا۔اس دور کے برزگانِ دین اورصوفیائے کرام کے قریب بھائی چارہ کو بڑی اہمیت حاصل تھی جے دور کے برزگانِ دین اورصوفیائے کرام کے قریب بھائی چارہ کو بڑی اہمیت حاصل تھی جے برخھاواد ینے کے لیے انہوں نے ایسی رسومات کی بنیا درکھی جودوساجوں کے آپسی بھائی چارہ کے بیضروری تھے۔اگر اس کی حقیقت اور مذہبی حیثیت کو نظر انداز کر کے دیکھا جائے تو اسلام کی تبلیغ میں ان رولیوں کو اہم مقام حاصل رہا۔ ہندوستانی ساج بھی اور کیرتن اور میلوں ٹھیوں سے وابستہ میں ان رولیوں کو اہم مقام حاصل رہا۔ ہندوستانی ساج بھی اور کیرتن اور میلوں ٹھیوں سے وابستہ کئی ایسے طریقے اختیار کر لیے جنہیں آج بدعت کا موقف حاصل ہوتا جارہا ہے۔ساع کی محفلیں، کئی ایسے طریقے اختیار کر لیے جنہیں آج بدعت کا موقف حاصل ہوتا جارہا ہے۔ساع کی محفلیں، انہتمام، بداوہ اور مینار بازار کا دکر واذکار کی صحبتیں ، گیارہویں اور بارہویں کی مجالس ،عرس کا اہتمام، بداوہ اور مینار بازار کا اہتمام۔یہ لیسے و سیلے تھے کہ جن کے ذر لیے مسلمانوں نے تکثیری ساج کے موقف کو صددرجہ مضبوط اہتمام۔یہ لیسے و سیلے تھے کہ جن کے ذر لیے مسلمانوں نے تکثیری ساج کے موقف کو صددرجہ مضبوط

کیااور بھائی جارہ کےمظاہرے کی صورت گری ان ہی رویوں سےمکن ہوسکی۔اکثریتی طقے کواپنا ہمنوا بنانے کے لیے بیتمام طریقے بزرگان دین کے ذاتی اختیار کردہ تھے اوران محفلوں کا کوئی نہ ہی جوازمو جوذبیں تھا۔اس رویے کوانہوں نے صرف اس وجہ سے اختیار کیا کہ ملک کی سب سے بڑی ا کثریت کواپنی جانب متوجه کر کے اینا ہمنوا بنایا جاسکے ۔اس زمانے میں ساع اور قوالی کی محفلیں اور ذکر کے چلقے ہی نہیں بلکہ قرآنی آیتوں کے ور دکرنے کی تنظیمیں بھی موجودتھیں۔مولودخوانی کا اہتمام ہوتا تھا۔ان تمام رویوں کا کوئی مذہبی جواز رہے یا نہ رہے کین ان کی اہمیت سے اس لیے بھی ا نکارنہیں کیا جاسکتا کہ یہی وہ بہتر وسیلہ تھے جن کے ذریعے ہندوا کثریت اور مسلم اقلیت میں میل ملاب ہوا اور بھائی جارگی کی فضاہموار ہوئی ۔دکن کے ہر علاقے میں مختلف رسومات کا رواج در حقیقت اکثریت کورجھانے کا ایباعمل تھا کہ جس ہے متاثر ہوکرا کثریتی ساج نے تکثیری ساج کے محر کات پر توجه دی اورانہیں معاشی ومعاشر تی طور پر ہی نہیں بلکہ مذہبی اساس پر بھی تکثیری ساج میں فائدہ نظر آیا۔معاشی اورمعاشرتی مسائل کے حل کے ساتھ عام تربیت کے مواقع بھی دستیاب ہوئے تواس طرح علاقہ کے اکثریتی طبقہ نے بیضروری سمجھا کہ اکثریتی ساج کے بندھنوں کوتو ڈکر خود تکثیری ساج میں شامل ہوجا کیں ۔ یہی روش صوفیائے کرام اور بزگان دین کی اینے عہد میں کامیاب یالیسی اختیار کرنے کی دلیل بنتی ہے۔ جسے آج ہم چاہیں تو بدعت کہہ لیں کیکن اسے تیر ہویں صدی عیسوی میں بھی بھائی چارہ کے مظاہرے کی دلیل سمجھا جائے گا۔

### (ز) تكثيرى ساج مين صوفياندروش:

ہر مذہب نے عبادت کے مختلف طریقے مقرر کیے ہیں جس کے ساتھ ہی ریاضت کے وجود سے بھی انکارنہیں کیا جاسکتا۔ اسلامی معاشرے میں شادی کوستّب نبوی کا درجہ حاصل ہے اور ترک دنیا یعنی رہبانیت کی نفی کی گئی ہے لیکن جنوبی ہند کے تکثیری معاشرے میں ایسی صوفیا ندروش کے امکانات وسیع ہوتے جاتے ہیں جن کے ذریعے صوفی نہ صرف مجاہدہ ، مکا ہفتہ اور مجادلہ کرتا تھا بلکہ ہندوستانی سنت ، رشی اور مُنی کی طرح کسی حد تک رہبانیت کا بھی پیرو ہوکر شادی بیاہ رچانے سے بھی اجتناب برتنا تھا۔ اس کی وجہ شاید وہ حدیث رہی ہوجس کے مطابق پیفیمراسلام نے یہ

ثبوت دیا ہے کہ تمہاری اولا داور تمہاری دولت تمہیں جہنم کا ذریعہ بنادیں گی۔ بیشتر صوفیائے کرام نے شادی بیاہ نہیں رچائی اور انہوں نے مجر دزندگی گزاری۔ بعض صوفیا شعارِ اسلامی سے الگ رہے۔ ان کے نزدیک ظاہری عبادت کو کوئی مقام حاصل نہیں تھا بلکہ وہ باطنی عبادت کے قائل شھے۔ ان کے نزدیک عبادت کے ظاہری اور باطنی پہلو مختلف تھے اور بیشتر صوفیہ نے ظاہری عبادت سے بھی اجتناب برتا۔ اس کے باوجود صوفیا نہ روش کے اثرات دکن کے تکثیری ساج میں مرتب ہوئے۔ چونکہ دکن کا اکثریتی طبقہ رُ بہانیت ، ترک دنیا، مال و متاع سے اجتناب اور مجرد زندگی گزار نے سے بھی خدا کا حصول ممکن سمجھتا تھا۔

چنانچہاس رنگ میں خود کو ڈھال کر صوفیائے کرام نے اکثریتی طبقے سے قربت کا معامله کیا جسے تکثیری ساج میں صوفیانہ روش کا درجہ دیا جائے گا۔ جہاں کشف وکرامت نے جنوبی ہند کے اولین تکثیری ساج کو مشحکم کیا وہیں عبادت وریاضت اور مجاہدہ ومکاشفہ کی روایت نے صوفیائے کرام کو برتری کے عہدے پر فائز کر دیا۔ بہ حقیقت ہے کہ اس قتم کی عبادت وریاضت اور مجامدہ ومکاشفہ کی روایت نے صوفیائے کرام کو برتری کے عہدے پر فائز کر دیا۔ یہ حقیقت ہے کہ صوفیائے کرام نے اس قتم کے رویےاختیار کر کے اپنی انفرادی زندگی کا اثر جنو بی ہند کے اکثریتی طبقے بر مرتب کیا اور اسی اثر کی وجہ سے ہندوساج سے قربت حاصل کرنے کاعلمبر دار ہو گیا جوجنو لی ہند میں تکثیری ساج کو استحام بخشے والا رویہ ہے۔اس کے علاوہ بزرگانِ دین اور صوفیائے کرام نے خانقا ہی تربیت کے دوران انفرادی واجہا عی عبادتوں اور ریاضتوں کی جانب بھی انسانوں کومتوجہ کیا غرض جنوبی ہند کا سارامسلم معاشرہ ایک جانب تو گناہوں سے یاک ساج کی پیش کش کی طرف متوجہ تھا تو دوسری جانب اکثریت سے قربت حاصل کرنے کے لیےعوام میں پیندیدہ طریقے اختیار کر کے یہی جا ہتا تھا کہ مذہبی تھید بھاؤ اور رنگ ونسل کی تفریق کو ہمیشہ کے لیے مٹادیاجائے۔ چونکہ ساری دنیا کے انسان آ دم کی اولاد میں اور اسلام جیبا ندہب بھی ہوئی انسانیت کوراوراست پرلانے کی تعلیم دیتا ہے۔اس لیمسلم طبقے نے جہاں کہیں بھی اپنے قدم جمائے ، وہاں کے مقامی باشندوں کواپے عمل ورویے سے حد درجہ متاثر کیا جس کے نتیج میں

دوساجوں کاملاپ تکشیری ساج کی صورت میں ظاہر ہوا جس کا تبین ثبوت دولت آباد کے معاشرے میں موجود ہے۔

جب کوئی قوم یا فرقہ دوسری قوم اور فرقے برحملہ آ ورہوتا ہے تو شکست وریخت کے نتیجے میں انسانی آبادی کا کچھ حصہ پناہ گزینوں میں شار کیا جاتا ہے۔ تکثیری ساج کے پس منظر میں جب غور کیا جائے تو سارے ہندوستان میں مسلمان قوم نے مقامی باشندوں کوایے تسلط میں لیالیکن اس دور میں بھی غالب اور مغلوب قوموں کی بنیاد پر پناہ گزینوں کا تصور نہیں پایا جاتا۔ تکثیری ساج کی بید بہت بڑی نعت ہے کہ اس ساج میں میل ملاب ہونے کی وجہ سے نہ تو شکست خوردہ قوم کو پناہ گزیں بنایا جا تا ہے اور نہ ہی ان برمقد مات درج کر کے دشنی کوعام کیا جا تا ہے۔ بیسویں صدی کے سیاسی حالات نے پناہ گزینوں کوجنم دیا جبکہ چھٹی صدی عیسوی تک ہندوستان کی سرز مین میں تمام مسلم دور کا حاطہ کیا جائے تو اندازہ ہوتا ہے کہ سلم دورِا قتد ارمیں پناہ گزینوں کاقطعی نضورنہیں۔ بہرف اسی وجه مے مکن ہوسکتا کہ سلم معاشرے نے تکثیری ساج کی بنیاد متحکم کرتے ہوئے غالب اور مغلوب دونوں معاشروں کو بکسال حقوق کاعلمبر دار قرار دیا تھا۔ چونکہ تکثیری ساج کی باگ ڈورانسانیت دوست بزرگانِ دین اورصوفیائے کرام کی ہاتھ میں رہی اس لیے بوری دیانت داری کے ساتھ تکثیری ساج کے رویے مشحکم ہوتے گئے اور بیاندازہ ہوتا ہے کہ جنوبی ہند کے اولین تکثیری ساج کی روپ ریکھا کیں سنوار نے میں بزرگانِ دین اور صوفیائے کرام کا اہم کردار ہا ہے۔اس لیے آج بھی جنوبی ہندمیں بھائی چارگی کی فضاہموار ہے اور طویل عرصہ گزرجانے کے باوجود بھی لوگوں کے دلوں میں نہ صرف حکمرانوں کی عزت جگہ یا چکی ہے بلکہ صوفیائے کرام کی تعظیم بھی جا گزین ہے جو تکثیری ساج میں ان اللہ والوں کے کارناموں کوزندہ جاویدر کھنے کے لیے کافی ہے۔

پروفیسرمجید بیدار ٔ صدر شعبه اُردؤ عثمانیه یونیورشیٔ حیدر آبادره چکے ہیں۔

# عصمت چغتائی کی'' دِل کی دُنیا'':ایک جائزہ

عام خیال ہے کہ عصمت چغنائی کاسب سے مشہور و معیاری ناول'' ٹیڑھی لکیر ہے جس کی وجہ سے وہ بحثیت ناول نگار صفِ اول میں جا پہنچیں اور اسی ناول کا مرکزی نسوانی کردار شمن بھی اسی طرح غیر معمولی شہرت کا مالک ہوا۔ کہا جا تا ہے کہ گؤدان کی دھنیا کے بعد شمّن ہی ایسا کردار ہے جس نے نسوانی کرداروں کے معمولی بن کوغیر معمولی بنادیا ۔ لیکن جب عصمت سے ایک انٹر ویومیں ان کے لیندیدہ ناول کا نام پوچھا گیا تو انھوں نے فوراً 'دل کی دنیا' کا نام لیا۔ اپنی خودنوشت 'کاغذی ہے پیرہن' میں بھی انھوں نے دل کی دنیا کی پہندیدگی کے بارے میں لکھا ہے۔ ایک جگہ وہ کھھتی ہیں:

'' دل کی دُنیا جھے اتنی بیاری گئی ہے کہ اپنی ساری تحریکواس پر نچھاور کردوں' بید میرے بچپین سے متعلق ہے مگراس کا کسی نے نوٹس نہیں کیا۔سب نے جھے ادبی دنیا کاویپ Vamp بنادیا مگر جودرد میں نے محسوس کیا اور کسی نے محسوس نہیں کیا۔''

یہ بات بھی حمرت میں ڈالتی ہے کہ عصمت نے اس ناول کو صرف دودن میں کھا۔
یوں تو عصمت پر تقیدی کام کم ہوئے ہیں تا ہم جو بھی بُر ہے بھلے کام ہوئے ہیں ان میں دل کی دنیا
کی تعریف ہی ملتی ہیں۔ ڈاکٹر وجاحت حسین رضوی جنھوں نے اُردو ناولٹ پر قابل قدر کام کیا
ہے وہ اس ناول کو ناولٹ مانتے ہوئے لکھتے ہیں:

"ول کی دنیا کا شارعصمت چغتائی کے اہم ناولٹ میں کیا جائے گا .....قدسیہ بیگماس ناولٹ کا مرکزی کردار ہے جسے عصمت نے اپنی فئی بصیرت اور جادوئی قلم سے تعمیر کی ہے۔" (اُردونا ولٹ کا تحقیقی و تنقیدی تجزیہ ص 513) ڈاکرشبنم رضوی نے عصمت کی ناول نگاری پر تحقیقی مقاله لکھا ہے۔ ایک جگہ کھتی ہیں:
''دل کی دنیااس مختصر سے ناول میں عصمت نے اپنے قلم سے وہ جادو چلایا ہے کہ جو

ٹیڑھی لکیر جیسے ضخیم ناول میں بھی پیش نہ کر پائیں تھیں۔ اس ناول میں دل کی حکمرانی
ہے مگر عصمت یہ بتانا چاہتی ہیں کہ کامیاب وہی شخص ہوتا ہے جودل کے علاوہ دماغ
سے بھی کام لے۔ دل وہ جگہ ہے جہاں خواب پلتے ہیں اور دماغ وہ جگہ ہے جہاں
سے خواب پورے ہوتے ہیں۔'' (عصمت چتائی کی ناول نگاری میں 209)

اس ناول کا مرکزی کر دار قدسیه بیگیم بیں۔ جن کی کم عمری میں شادی ہوتی ہے اور شادی کے فوراً بعد دولہا ولایت چلا جاتا ہے کہ یہی شادی کی شرطتی 'جب واپس ہوئے تو ساتھ میں ایک عدمیم تھی لینی انگریزی دُلہن جس کو لے کر قدسیہ سے پور سے طور پر بے نیاز ہوکر وہ مین پوری میں بس جاتے ہیں۔ قدسیہ کو طلاق بھی نہ دی 'نہ چھوڑا نہ پکڑا' اور قدسیہ بیگم شریف گھرانے کی ایک شریف بیوی صبر کرتی رہی۔ التجانا ہے جھیجتی رہی اور بار بار کہتی رہی :

'' مجھے میم صاحب کی آیا سمجھ کر ہی ایک کونے میں ڈال کیجئے۔ آپ دونوں کی خدمت کروں گئ جھوٹن کھاؤں گئ اُترن پہنوں گی اور منھ سے اُف کر جاؤں تو جو چور کی سزا سومیر کی...''

ایک شریف زادی اور شرعی طور پر بیابی قدسید کی بیمجوری که جمور ناوراً ترن تک اُتر آئی۔ شوہر کی طرف سے تو خیر کیا جواب ماتا البتہ اپنی گھروا لے بیہ کہہ کر تعارف کراتے ... '' بیہ قدسیہ ہیں جن کے میاں نے میم ڈال لی ہے''۔ بیڈال کی والی ترکیب عجیب ہے کہ شرعاً بیاہ والی دور اور ڈال کی والی ترکیب عجیب ہے کہ شرعاً بیاہ والی دور اور ڈال کی والی قریب ۔ بیتوظلم تھا بالخصوص مردا نہ ساج اور فیوڈل نظام میں کہ اُس عہد کے زمیندار اور سرما بید دار طبقہ کا بیعام چلن تھا میم کوڈال لینا معیار زندگی تھا۔ ایسے سرما بید دار مردوں کی بڑی بوڑھیاں بھی اس چلن سے مانوس تھیں کہ صبر وخل جب انتہا پر بہنچ جاتا ہے تو مجبور ہوکر دل بردی بوڑھیاں بھی اس چلن سے مانوس تھیں کہ صبر وخل جب انتہا پر بہنچ جاتا ہے تو مجبور ہوکر دل ورماغ میں اپنی عبلہ بنالیتا ہے ۔ غالب نے یوں ہی نہیں کہا تھا۔'' درد کا حد سے گزرنا ہے دوا ہوجانا'' لیکن جوان فطرت و نسوانی جبلت کے اپنے بچھ بے رحم تقاضے ہوا کرتے ہیں۔ جوان قد سے اس سیلا کو کسے روکے ۔ بقول عصمت:

'' جب ہی تو عرس پر قوالی ہوتی تو قدسیہ خالہ کو دورہ پڑجاتا' آس پاس کہیں شادی ہوتی ان کی دانتی بھنچ جاتی' کوئی دور کہیں رات کے سناٹے میں بر ہاگا تا'ان کے منھ میں پھین آجاتے' بیکل ہوکر ٹہلنے لگتیں' انگلیاں چٹا تین' آنچل مروڑ تیں اور دورہ ڈال لیتں ۔''

منٹونے کہاتھا کوشن نگاری اتنا بڑا جرم نہیں جتنا کہ انسان کی فطری جبلت پر قدغن لگانا۔

یہ بات اُس نے مرد کے حوالے سے کہی تھی جو بھٹک سکتا ہے یہاں وہاں منھ مارسکتا ہے لیکن عورت وہ بھی ایک شریف گھرانے کی شریف عورت اس کے منھ سے تو بھین ہی نگلیں گے انگلیاں چھٹان آنچل مروڑ ناوغیرہ بے جان اشیاء سے کر بناک شغل ایک جاندار انسان کے وہنی وجسمانی کرب کا بلیغ اشارہ ہے جسے عصمت سے بہتر کون جمھسکتا ہے پیش کرسکتا ہے۔ اس نارمل کردار کی ابنارمل حرکتیں ناول کو آگے بڑھاتی ہیں اور عصمت کی شوخ وطنز آمیز زبان کردار کی اضطرابی کیفیت کوظا ہر کرتی چلتی ہے۔ آگے بڑھاتی ہیں اور دادی بھی فقر سید سے ہمردی بھی فاتحہ درود بھی کین بڑھا یا مردود بھی ہوتا ہے جس کاکوئی مستقبل نہیں ہوتا۔ ایک شہیر مامول بھی ہیں فقر سید کے دشتہ کے دیور نعت بہت اچھی پڑھتے ہیں خدا رسول کے حوالے سے قد سید سے قربت رکھتے ہیں ۔ نعت وحمد میں با دِصبا کے ذریعہ بہت سارے پیغام رسولی فقد س کے نے تیسید کی مروز بھی موتا ہے سارے پیغام رسولی فقد س کے تھی بیت میں مروز بھی ہیں میں موتا ہے تا ہیں۔ گھر والے شہیر کی مرگلی سارے پیغام رسولی فقد س کی نیخ ند بہنچ نہ بہنچ ند بہنچ نے بہنچ نے بہنچ ند بہنچ نہ بہت کے اس مارے بیغام رسولی فقد س کی تو نوعت کا معاملہ تھا اس لیے جیب ہی رہتے۔ ہیں۔ گھر والے شہیر کی مرفی کا اوائی اطلب سی نے گھر نے تا میں جو نوعت کا معاملہ تھا اس لیے جیب ہی رہتے۔

ضلع بہرائج کا ماحول غازی میاں کاعرس اور نجانے کتے بالے میاں پیروفقیر اور کتے وا ہمے اور وسوسے ۔گھر میں ایک کر دار ابناریل ہوتو پوراماحول وسوسوں وواہموں شکار ہوجا تا ہے۔ مجبوری کچھ اور فقیری کی طرف لے جاتی ہے ۔کون کس کا عاشق اور کون کس کی محبوبہ ان سب کے درمیان ہیں فقد سید ناریل جبلت جو ابناریل فطرت بن کر دریا میں اُر نے کو تیاز اگر تھے کا سہاراتھ تو شبیر میاں جیسے ہرنا کام ونا مرادوں کے تھے غازی میاں ۔ایک تاریخ 'تہذیب اس سے زیادہ ایک متھے۔ایک گلچر جے عصمت نے قصہ سے ہم آ ہنگ کر کے بامعنی بنادیالیکن دُ کھے دلوں کے لیے ۔ یہ گچر۔ یہ رسم ورواج بیشادی بیاہ آہ مظلومہ بن کر اُکھرتی لیکن شبیر ماموں تو تھے جوآ ہ کو نعت کی لے میں بدل دیتے ۔لیکن ان کے کر دار کو عصمت نے پہلے یوں پیش کیا:

''شبیر ماموں نہ تو کنہیا جی تھے نہ تو غازی میاں۔وہ تو نہایت ادھورے اور کھو کھلے انسان تھے۔وہ قد سیہ خالہ کی زندگی میں پھنکارتے ناگوں کواپٹی بانسری سے پھولوں کی مالانہیں بناسکتے نہان کی روح پرلتھڑ ہے ہوئے گو ہر کواپنے یقین کے بل بوتے پر چندن بناسکتے تھے۔ان کی دولت تو دولرزتے ہوئے ہاتھ تھے۔''

#### ایک کردار بُوا کا بھی ہے۔اس کا تعارف بھی دیکھئے:

''بُوا قد سیہ خالہ سے کچھ بڑی ہوں گی۔ عورت کی دل میں کم سنی سے ہی ہزاروں خوف کھر دیے جاتے ہیں۔ جوانی کو وہ ایک کچی ٹھلیا سمجھنے گئی ہے جسے قدم قدم پر کنگروں سے واسطہ پڑتا ہے۔ بُوا کی دیوا گئی نے دل سے اور بہت سے خدشوں کے ساتھ عزت آ ہرو لٹنے کا خوف بھی خرد بُر دکر دیا تھا۔ پکی ٹھلیا کے بجائے وہ ٹھوں گولائر ھکاتی تھیں۔ مردانہ واراند ھیرے اُجالے جہاں جی چاہتا چلی جاتیں' پچھالی دہشت بٹھا دی کہ لوگ مان گئے۔ نہ جانے کس طرح دوچار مجزے ہوگئے جو یقین بن گئے۔''

دوایک تکلیفیں تو بوااور قدسیہ میں مشترک تھیں ہی'اس لیے وہ تکلیفیں ایک دوسرے کو قریب لاتی رہیں۔ بُوا 'بیوہ' بیوگی سے باؤلی اورغازی میاں سے شادی عجیب تثلیث تھی۔ عصمت کا یہی کمال کہ ہرعورت صلیب پڑنگی ہوئی۔ مولوی صاحب جب یہ کہتے۔ '' بغیر مرد کے عورت کی زندگی محفوظ نہیں ہوتی'' یُوا تڑپ کے جواب دیتیں:

" ہمرا مردموجود ہے تمرے باپ کا باپ ۔ سُن پینے تو تمری داڑھی میں آگ لگادیے" کیا جواب ہے۔ کیا کاٹ ہے۔ اس لیےلوگ بُواسے ڈرتے تھے کہ غازی میاں کی چیتی محبوبہ تھیں عورتوں میں غازی میاں کا بڑاز ورتھا۔ پل میں بانجھ کی گود میں پھول کھلا دیتے لیکن میم کے یہاں تو چوہا بھی نہیں پیدا ہوا۔ یہی اک آس تھی قدسیہ کی غازی میاں کے حوالے سے اور بڑی بوڑھیوں کے چلئے سے اِس لیے غازی میاں کی چیتی سے تعلقات ہونے ہی تھے۔"

کہانی اور کرداروں کے روپ رنگ اور تیوراس وقت اور بدلتے ہیں جب میم کے یہاں ایک اولا دہوجاتی ہے اور قد سیہ کے جذبات کا مزار سنگ مرمر کا ہوجا تا ہے جس پر کتبہ بھی لگ

جاتا ہے لیکن اوا اور کے بن میں خوش ہوئی۔ ویسے اس کی مسرت اور وحشت میں زیادہ فرق نہ تھا۔
کم وہیش یہی صورت قدسیہ کی تھی چنا نچہ فطری طور پر قربتیں اور بڑھیں اور پھر بقول عصمت۔''جب اوا رکھل مل گئیں تو ایسالگا جیسے اللہ میاں سے مجھوتہ ہوگیا۔ بوا کے ناطے غازی میاں بھی اپنے لگتے تھے۔'' گانے گائے جاتے'' سکھی رک دن کیسے کٹیں گے بہار ک'۔ پھرایسے میں شبیر ماموں آجاتے ہیں اور کہانی عورتوں کے کمزور محاوروں' بے بس رویوں اور پیج و تاب میں شبیر ماموں آجاتے ہیں اور کہانی عورتوں کے کمزور محاوروں' میا کہ سے بر سوت اور ایسا کے ذریعہ آگے بڑھتی کیان قدسیہ کا مسئلہ ذرا بھی آگے نہ بڑھتا۔ وہ اس طرح الھو بھو کے ساتھ نانی جان کوروگ کی طرح چٹ گئی تھیں اور او ایوہ ہوتے ہوئے کھی آزاد اور بے باک دومتضاد کردار ایک ہونے کے لیے بیتا ب۔ ہواسے لڑنے کے لیے بیتر از کی کی تعرب کے سیجی تھا کہ ۔۔ ''قدسیہ قدم قدم پر خاندان عورت اور باعزت ہونے کا احساس۔ آزادی اور قیدی دونوں کرداروں کو عصمت نے کس طرح پیش کیا ہے الگ الگ ملاحظہ سے بھے:

''دیوانے بھی اپنی دنیا کے شہنشاہ ہوتے ہیں۔ معاذ اللہ کیا غرور تھا ہُوا کو اپنے تشکن! شاہوں کے شاہ ان کے قدم لیتے تھے'ان کی ایک مسکراہٹ پر لئے دھرے تھے' ایسامعر کے کاچا ہنے والامل جائے تو ہوش وخر دکی دنیا کو کیوں خدلات مارد سے انسان؟'' اوراب دوسری تصویر د کیکھئے:

'' پنجرے میں بند پرند نے فضا میں اُڑنے والی آزاد چڑیوں کی اُڑان دیکھے کرتھیلیوں سے سر پھوڑتے ہیں۔ جب نہیں نکل پاتے تو آخیں پھنسانے کے لئے شکاری سے سازباز

کرتے ہیں۔ پرندوں کو پھانسے کے لئے پالتویا پر کٹے پرنداستعال کئے جاتے ہیں'۔

اوریہ جملہ جوفکری کم فطری زیادہ ہے:

'' گھر کی چہار دیواری میں دنیااور ساج کے بندھنوں میں جکڑی ہوئی بھلی ہیویوں کو بھی یُوا کی بیآزادی شاق گذرتی تھی عورت ہوکروہ مرد کے حقوق دابے بیٹھی تھیں جو سے وکھلتا تھا''۔ یہ ہے ناول کی سنگش جو کرداروں کے ذریعہ معاشر تی جراور ساجی قید بن کرایک مسئلہ مرحلہ اور فلسفہ بن جاتی ہے ۔ فلسفہ حیات جو جروقہ 'شرافت ورنجابت کی بطن سے جنم لیتا ہے کیان پیشرافت' پی فلسفہ اپنی جگہ اور انسان کی فطری جبٹت اپنی جگہ جوا کشر سارے دائر نے تو ڈکر لیکن پیشرافت' پی فلسفہ اپنی جگہ اور انسان کی فطری جبٹت اپنی جگہ جوا کشر سارے دائر نے تو ڈکر ور فلسفہ نجات کے قریب پہنچ جاتی ہے جہاں کوئی منطق یا حکمت کا منہیں کرتی خواہ وہ قد سیہ جیسے کمزور وب انسان کا معاملہ ہی کیوں نہ ہو۔ اس لیے کہ اسی ساج میں اگر نانی دادی ہیں تو ہوا ہی ہیں جو باغی ہیں ۔ ان کے دیوانہ بن میں سرکشی اور بعاوت ہے جسے عصمت نے مہارت کے ساتھ پیش کیا ہے ۔ زندگی کے دور نے پیش کیا ہے۔ زندگی کے دور نے پیش کیا ہے۔ زندگی کے دور نے پیش کیا ہیں جس سے ناول فطری جبٹت ' بعاوت سے ہوتا ہوا ایک فردیا ایک خاتران کی کہائی بن جاتی ہی ان کا قصہ محض قصہ ایک فردیا ایک خاندان کی کہائی نہ بن کرانسان کی کہائی بن جاتی ہے اور انسان ہی کا نئات کا مرکز نہیں رہتا بلکہ وہ فظر رہیہ بنتے ہوئے فلسفہ کی منزل تک پہنچ جاتا ہے۔ ڈی۔ ان کے لارنس نے کہا تھا کہ فلسن جب تک فلسفہ نہیں بنا عمرہ فکشن کہلائے جانے کاحق نہیں رکھتا۔ جہاں ایسے جملے آتے کہ فکشن جب تک فلسفہ نیس بنا عمرہ فکشن کہلائے جانے کاحق نہیں رکھتا۔ جہاں ایسے جملے آتے ہوں جن کا تعلق زندگی ہے ہے مواثر زندگی ہے ہے مواثر زندگی ہے ہوئی اور نگارائی زندگی:

''خوش حالی کے زمانے میں دل وسیع ہوجاتے ہیں۔اپنوں پر پیارآ نے لگتا ہے۔کال پڑنے پر محبت کے سوتے بھی سو کھ جاتے ہیں۔ساری عمراللے تللے خرج کیا۔اب چند سال میں اس فضول خرچی کا انتقام لینے کی فکر پڑی ... '' کو آبولتا تو دم نکل جاتا' اب آنے والا ہے کوئی مہمان ...'

اورېه جمله بھی دیکھئے:

''اباً کو پارٹی پالیٹکس میں پڑنے کی فرصت ہی نہیں تھی ویسے بھی وہ کماتے تھے اتمال خرچ کرتی تھیں۔ بالکل وہی پوزیش تھی جوآج کل امریکہ کی ہے۔ان کے سب ہی مسکد لگاتے ہیں خواہ وہ کسی یارٹی سے ہو...''

دیکھئے ایک گھڑ ایک خاندان اور عالمی سیاست ٔ ایک دنیا بن جاتی ہے۔ ذہن اور وژن بڑا ہوتو تخلیق کے دائرے جیہار دیواری میں ہوتے ہوئے درود بوار کوتو ڑکر کا ئنات میں پھیل جاتے ہیں تخلیق پہاں سے بڑی ہوتی ہے تخلیق صرف دیورانی جٹھانی کے گالی کو سنے اور نا جائز رشتوں سے نہیں بنتی 'وہ سب ایک میڈیم ہوتے ہیں ایک راستہ' منزل مقصود ہوتی ہے حیات' طریقہ حیات اور گذرگاہ حیات انسانوں کے جبروقبر رسم ورواج مرداورعورت اور پھرسب سے بڑھ عصمت کی نگاہ میں کمزورعورت۔ بیاصل مسکد ہے عصمت چفتائی کا جس کے لیے وہ گھٹے ہوئے ماحول میں جاتی ضرور ہیںلیکن اسے کھلی فضامیں نکال کرلاتی ہیں اور پھرعورت کوانسان کے روپ میں ، پیش کرتی ہیں ۔خواہ وہ قدسیہ ہوں یا بُوائشمن ہوں یامعصومہ کبری ہوں یا گیندایا پھرلحاف کی بیگم جان ۔سب انسان کیکن مردوں نے صرف عورت سمجھا' گوشت پوشت کی عورت' بجہ پیدا کرنے والی عورت' جو بیحد عظیم ہوتی ہے' لیکن مرد نے اکثر اسے حقیر سمجھا۔عصمت تو مردکو بھی انسان کے روپ میں پیش کرتی ہیں لیکن اس بر گفتگو پھر جھی ۔اس ناول میں بھی مرد ہیں' لیکن پھسپُھسے' کمزور' کہیں کہیں نیوٹرل بھی۔ایک چیامیاں ہیں جو واقعی چیامیں ایک شبیرمیاں جو بہ ظاہر کمز ورشاطر۔ انسان کاایک روپ پیجمی ہوتا ہے۔ پھراسی شاطرانسان نے قد سیرکو بدل دیا۔ ذرایہ تبدیلی دیکھئے: ''مگرایک دمان میں بڑی نرم ونازک می تبدیلی پیدا ہونا شروع ہوئی۔رنگ بھی کچھ کھر آياً شايداس أبين كالثر موجوانھوں نے قتم تم كے مسالح كوٹ جھان كرتيار كيا تھا... '' کوئی کیا سمجھے کہ بیر کمال اُبٹن کا کم ، شبیر کے قدم کا زیادہ ہے۔ایک فطری پن جوغیر فطری ہوتو دورے پڑنے لگتے ہیں اور چاہ ملے تو لال ڈورے أبھرنے لگتے ہیں اور دویئے کے رنگ بدلنے لگتے ہیں لیکن یہاں بھی ایک مسئلہ کہان کے بدلے ہوئے رنگ ڈھنگ دیکھر گھر کی خواتین منظر ہونے لگیں کہ دنیا دیکھے گی تو ان چونچلوں کا کیانام دے گی لیکن باطن کی فطرت تو ا پنا کام کررہی تھی' ایک فطری بدلاؤ۔روتیہ' طریقہ ان سب کوعصمت نے اپنے مخصوص انداز میں ماہرانہ طور پرپیش کیا ہے اور سوال قائم کیا ہے جو بیحدا ہم ہے۔ '' پہ سو کھے ہوئے ٹھونٹھ میں کونیلیں کیوں پھوٹ رہی ہیں؟''

تروتازگی کے لیے بودے کو پانی جاہے اور جوانی کوکہانی جواندر ہی اندر کھی جارہی تھی۔اگرایک طرف قلم دھار دار ہور ہاتھا تو دوسری طرف شبیر میاں کے قدم لیے ہوتے جارہے تھے۔اتنے لیے کہ جس میں قدسیہ خالہ کی مرجھائی ہوئی قلم ہری بھری ہونے گی۔سب کو جیرانی ہونے گئی تھوڑی میں پریشانی بھی اب قد سیہ کی خواہش تھی کہ وہ سر کار مدینے والے نہ سنا کرآ تھوں کا تھا قصہ چیری دل یہ چل گئی سنائیں اور پھریہ صورت ہوتی تو...''خالہ کا رنگ نکھر آتا اور پھولوں بھری بالیاں گالوں کو چوشیں'سب کو ہنستا دیکھ شبیر ماموں کی آنکھوں میں موتی بھر جاتے بے رونق ہونٹ جاگ اُٹھتے''۔لڈو پھوٹنے گئے ان کہی باتوں کا مطلب سمجھ میں آنے لگا۔ادھران دونوں میں محبت کی جنگ تھی' اُدھر نانی دادی میں شیعہ سنی کی جنگ جس کا پورا فائدہ شبیر کو پنچتا۔ یہ ایک نازک موڑ ہے جس کوعصمت نے بڑے پُر اثر انداز میں پیش کیا ہے کہ اکثر خاندان بلاوجہ کے خاندانی تکراؤمیں اُلجھار ہتا ہے۔ بچوں ،نو جوانوں اور بیواؤں سے بے نیاز رہتا ہے اور فطرت اپنی ا یک الگ کہانی للھتی رہتی ہے۔ پھراصل فطرت کو دبانے عیر فطری تکرار کو جگانے سے معاملات پیچیده تر ہوکرایک نئی صورت اختیار کر لیتے ہیں'جس کا فنکاراندا ظہار بڑے سلیقہ ہے اس ناول میں ملتا ہے۔ایسے میں بُوا کا کردار چراغ میں تیل ڈالنے کا کام کر جاتا ہے۔ تبھی تو قدسیہ کی آتکھیں روثن ہوجا تیں اور رفتہ رفتہ وہ اور کھلنے لگیں۔ویسے بھی عشق ؤمثک کب چھپتا ہے بقول عصمت: "جب ہم بچ سجھنے لگے تو نانی ہوی ایک خرائٹ تھیں ۔ قد سیہ کوڈانٹ لگائی تو خاموش مجور قدسیہ بول أنهی "تو كى میں نے كوئى چھناله كرليا" - قدسیه ایك قدم اورآ گے بڑھ کر بولی... "جوتی یہ واروں اس دنیا کودس برس سے جوانا مرگ مجھے رُلا رہا ہے اسے دنیا کچھ بیں کہتی...''

نانی کا جواب تھا'' بیٹی وہ مرد ذات ہے اس کا کوئی بگاڑ سکتا ہے؟ عورت کی عرِّ ت نازک آئینہ ہوتی ہے ایک دفعہ بال پڑ گیا تو ساری عمر کو منھ ٹیڑ ھاہی دکھائی دےگا۔''

اس بارقدسیہ کا جواب صرف'' اونہہ'' میں تھا۔ لا جوابی کا جواب جس میں بے فکری چھپی ہوئی ہے اور ایک منصوبہ بندی بھی۔ بیمنصوبہ بیہ جذبہ بیطاقت کہاں سے آئی ایک مرد کی قربت سے

جو ہزار کمزور ہو ہے سرپیر کا ہولیکن مرد تو ہے۔ اس کی قربت کی ایک عجیب طاقت ۔ اس نازک احساس کو پیش کرنے میں عصمت مہارت رکھتی ہیں جہاں عورت صرف عورت نہیں رہ جاتی بلکہ ان کے از لی سانچوں میں ڈھل کر جذبات واحساسات کا پیکر قربت ۔ فطرت اور عورت سب شیر وشکر ہوجاتے ہیں جہاں مرداور عورت کے جنسی تضاد ۔ فطری تصادم ایک خرشتے میں ڈھل جاتے ہیں جوجاتے ہیں جہاں مرداور عورت کے جنسی تضاد ۔ فطری تصادم ایک خورت کی جبلت کو دبایا نہیں جاسکتا اور جس سکڑوں نانی دادی ملی کر بھی نہیں روک سکتیں اس لیے کہ فطرت کی جبلت کو دبایا نہیں جاسکتا اور اس کو دبا نابقول منٹوسب سے براظلم ہوا کرتا ہے۔ چڑھتی ہوئی بیل کو جتنا کا ٹواتنی ہی جساتی جاتی ہے اس کیے عصمت کے قلم سے بے ساختہ یہ جملہ لکلتا ھے۔' اب تو بیل چیل گئی کیا کرے گا کوئی ۔۔' اور ناول ایک نے موڑ میں داخل ہوجا تا ہے اس لیے کہ اب قد سیہ کی چال ڈھال ۔ جلال و جمال سب کچھ بدل چکا تھا ۔ سی نے عصمت کی مخصوص زبان میں ٹہوکا لگایا۔

"اے بی پیکیا چال ہے جسے لقا کبوتری۔ اگایا پھیایاسب باہر کو نکلا پڑتا ھے .....!"

اور پھر رفتہ رفتہ بینوبت آئی کہ قدسیہ خالہ کے منھ لگنا اپنی جوتی اپنے سر مارنا ہے اس
لیے کہ مایوسی ومحرومی کے بعد کا بدلا وَ چوٹ کھائی ہوئی ناگن کی طرح ہوتا ہے اور اس ناگن کو ک
دے رہے جے شمیر کے گیت اور بیل پروان چڑھتی چلی جارہی تھی اور یہی ہے دل کی دنیا جہاں
قدسیہ کادل بھی دھڑ کنے لگا تھا اور دماغ بھی کام کرنے لگا تھا اور زبان بھی کھل گئی تھی ۔ دل اور دماغ
کے جرائت مند امتزاج سے مزاحمت کے دروازے گھلے اور فطری انداز کا تیورا نگڑا ئیاں لینے لگا
کی جرائت مند امتزاج سے مزاحمت کے دروازے گھلے اور فطری انداز کا تیورا نگڑا ئیاں لینے لگا
کی جھاس لیے بھی کہ ہڑے بزرگوں نے شبیر میاں کو گھر آنے سے منع کر دیا تھا۔ اس انجانے احتجاج
کی درانی بیوی نے کہا۔ 'دسیراواغ خراب ہوگیام دار!'' قدسہ کا جواب تھا:

" ہاں دماغ خراب نہ ہوگا تو اور کیا ہوگا۔انسان ہوں پھر نہیں۔ پندرہ برس کی عمر میں جھے بھاڑ میں جھونک دیا۔ سہاگ کی مہندی بھی پھیکی نہ پڑی تھی کہ سات سمندر پار چلا گیا۔ وہاں اسے سفید ناگن ڈس گئی۔ پربیرتو بتاؤ کہ میرا قصور کیا تھا۔ کسی سے دید لے اُڑائے تھے۔ کس سے یاری کی تھی .....؟''

اور مزاحمت کا تیور پروان چڑھتا گیا۔ عورت کے صبر کا پیانہ جب چھلک جائے اور اس کے اندر کی مضطرب و مظلوم عورت بڑپ اٹھے تو وہ مرد ہے بھی زیادہ خطرناک ہوجاتی ہے۔ یہالگ بات ہے کہ جانے انجانے میں کسی نہ کسی شکل میں اس بیداری میں مرد کا بھی رول ہوتا ہے خواہ وہ شہیر میاں جیسے کمز ور مرد ہی کیوں نہ ہولیکن مرد کی توجہ ۔خلوس اور دلجوئی بڑا کا م کر جاتی ہے اگر دوسری طرف دلازاری ہوئے وفائی ہو۔ ساری شرع اور ساری شرافت کو نے میں جا دبتی ہے حالانکہ تجربہ کارنانی سمجھاتی ہیں '۔شرع میں چارنکا حول کا حکم ہے ہے ہم ہی ایک زالی نہیں ہو بنو۔ ہزاروں پر بڑتی ہے۔ مگر شرافت سے جھیلتی ہیں۔ مرد کی ذات ہی بے وفاہوتی ہے۔''

ترثيتي جواني كى جبلتين أذيتين شبيرميان كمحبتين كل ملا كرجفلتي جواني ايك بلي كمهاني كلهنكوتيار ـ ايك طرف قدسيه كي للكارتو دوسرى طرف ناني كي فرياد ... "قدسيه خاله كنين باته سيخ کے نعرے بلند ہونے لگے۔سارا خاندان حیران ویریثان اور قدسیہ خالہ ایک طوفان ٔ جوسارے گھر کو بہائے لئے جار ہاتھااور قد سیہ بقول عصمت'' چوٹ کھائی شیر نی تھی کہ پھن کچل نا گن ... شکاری کتوں کی طرح گھری ہوئی ہرنی کی طرح وہ سرسے پیرتک لرزنے لکیں... ''ایسے میں شہیر ماموں نے سہارا دیا بس قدسیہ ڈھیر ہوگئیں ۔ دس برس کے بعد کسی مرد نے ہاتھ لگایا تھا۔ مرد کا ہاتھ 'مرد کا لمس ایک جادوایک کرشمه ' بھو کی پیاسی عورت 'شادی شدہ ہوتے ہوئے بھی بیوہ سے بدتر اور رسم ورواج 'شرافت خون میں تر۔اب قد سید کمزوراور بے سہارانہیں تھیں' یکا بیک ان کی پوزیشن بڑھ گئی'اس موڑ پرعصمت نے تخلیقی جملہ کااستعمال کیا کہ ہوش میں تھے تو زندگی اجیرن تھی' بے ہوشی میں بادشاہی مل رہی تھی ۔ لیکن سے میہ ہے کہ معاملہ برعکس تھا۔ بے ہوشی میں قدسیہ کو ہوش آ چاتھا۔اس نازک نکته کوصرف چیاہی سمجھ سکے اسی لیےا یک جگہ کہا...'' قد سیہ با نوبڑی چیٹ ہوخوب سارے گھر کوالّو بنارہی ہو...''سارا گھ' سارا زمانہ' زمانے کے رسم ورواج 'قدسیہ کو بےبس اور الّو بناتے رہے تو چیانہ بولے وہ اپنا سر د بواتے رہے لیکن اب وہ بھی کچھ کچھ بچھ رہے تھے اس لیے بی بھی بولے...''عِیب مخچو ہیں یہ تمھارے شہیر حسن ہم ہوتے تولے کے بھاگ جاتے۔'' پھروہی چیا قدسيدسے پٹ رہے تھے بدحواس اور بےلگام محبت میں ایباہی ہوا کرتا ہے۔

پھر بُوا کی موت ہوگئی۔ بوا کی موت سے قدسیہ کوئی زندگی ملی، عجیب صورتِ حال پیدا ہوئی۔ پہلے تو پیاسی چڑیا کی طرح پھڑ پھڑ اتی رہیں اور پھرا کیک دن سے پھڑ پھڑ اہٹ ختم ہوگئی۔قدسیہ بستر سے غائب' گھر میں شور اور پہنے لیقی جملے:

'' مختلف کونوں سے پوچھا جار ہاتھا' بچٹھنکنے گئے'مُر غیاں کڑ کڑانے کگیں'' اے ہے شاید ڈر بہُ کھلا رہ گیا''۔ نیندمیں تائی امال سمجھیں بلی مرغی لے گئے۔''

بہر حال کمزور پرندہ پنجرہ توڑ کر فرار ۔بس کچھلوگوں کا قیاس تھا کہ وہ شہیر ماموں کے ساتھ بھا گ گئیں ۔ کچھ بھی ہو جب تک نانی زندہ رہیں گھر میں قد سیہ کا نام نہیں لیا گیا۔ بُھلا دیا گیا کہ بقول عصمت…" بھول جانے میں بڑے فائدے ہیں'ضمیر ملامت نہیں کرتا…"

فراموشی کاعهد گذراتواچا نک ایک دن رفیعه حسن کا کر دارا بھرا۔ ٹیلی فون کی آواز گونجی' "میں رفیعه حسن بول رہی ہوں میری اتمی قد سیشیر حسن آپ کی خالہ ہوتی ہیں…!"

مصّنفه جو واحد متعلم کا کر دارتها بوکھلا گیا... '' تم قد سیه خاله اور شعبیر ماموں کی لڑکی ہو؟'' اور پھر مصنفہ کو بُو ایا د آ جاتی ہیں اوران کا بیہ جملہ ... '' میر ٹھ میں چلیں گے دونوں جنے'' اور پھر عصمت '' تو دونوں مل ہی گئے ... ''... بعض انسان مرکے دوسروں کو جسنے کا سلیقہ سکھا جاتے ہیں...۔''

غورطلب نکتہ یہ ہے کہ سکھانے والی ایک جاہل عورت اور سکھنے والی ایک شریف زادی کہ زندگی کے معاملے' راستے عجیب وغریب ہوا کرتے ہیں کون' کس وقت' کس کو کیا سکھا جائے' کیا درس' کیا روشنی اور کیا زندگی دے جائے' کچھ کہانہیں جاسکتا ۔ بُوا اور قدسیہ یا قدسیہ اور شہیر ماموں کی تثلیث اس کی تصدیق کرتی ہے۔ نیم پاگل بُوا' پھسپُھے شہیر ماموں' تجربہ کارخاندانی نانی ماموں کی تثلیث اس کی تصدیق کرتی ہے۔ نیم پاگل بُوا' پھسپُھے شہیر ماموں' تجربہ کارخاندانی نانی دادی کوایک درس دے گئے کہ زندگی کو جوانی' انسانی فطرت و جبلت کوزیادہ دنوں تک قید میں نہیں رکھا جاسکتا۔ جوانی اور پانی تواہے بہاؤہیں جوخودراہ بنالیتے ہیں اور اگر اُنھیں روکا جائے تو سیلاب وطوفان آ جانے کا خطرہ بن جاتا ہے۔

ناول کی اصل کہانی تو پہیں پرختم 'لیکن تکنیکی اعتبار سے تھوڑ اساوہ اور آ گے بڑھتی ہے کیکن وہ بس تکنیک ہے۔ فطرت کو جو کام کرنا تھاوہ کر چکی تھی ۔ چیا ماموں غرض کہ پورا خاندان قدسیہ کو خلط ثابت کر چکے تھے لیکن بیٹی پڑھی ککھی اڑکی جواعلی تعلیم کے لیے لندن جانے والی تھی وہ یہ کہدر ہی تھی: ''میں سمجھتی ہوں کہ جواتمی اور ابّر نے کیا تھا وہی کرنا چاہئے تھا۔ یہ میری خوش قسمتی ہے کہ میں ان کی محبت کا پھل ہوں...''

نځ نسل کا' تهذیب کا' سوچ کا فرق صاف ظاہر ہور ہاتھا اور مصنفہ کولگ رہاتھا کہ ... ''ایک مہکتا ہوا پھول تھا جو ہمارے درمیان کھلتار ہا' پروان چڑھتار ہا...''

ناول یہاں بھی ختم ہوسکتا تھالیکن اصل سوال تو ابھی باقی ہے جب پڑھی ککھی بیٹی خاندان سے 'ساج سے' یہ سوال کرتی ہے… ''امی کو اتنا دکھ کس بات کی سزا کے طور پر ملا؟'' اور ایک اور سوال جومصنفہ کا ہے کیکن لڑکی کی زبان سے نکلتا ہے…

"اور بُواكوبالے میاں سے کیوں جُدا کر دیا...!"

اور پھرایک جزل سوال ... 'دکسی کے خواب چھین کرا نھیں کیلنے میں کیا ماتا ہے؟''

اور پھرناول کا آخری حصّہ صرف قصہ نہیں فلسفہ بن جاتا ہے۔ فلسفہ کھیات کہ ناول صرف قصہ نہیں ہوتا ، فلسفہ کھیات کہ ناول صرف قصہ نہیں ہوتا ہے۔ لارنس نے تو یہاں تک کہد دیا کہ فکشن جب تک فلسفہ نہ بن جائے بڑا فکشن کہلائے جانے کاحق نہیں رکھتا... اور ناول ان فلسفیا نہ جملوں پر ختم ہوتا ہے:
''میرا ملک عظیم ہے۔ میرا ند ہب سب سے ارفع ہے۔ میرا شہر میرا گھر میری دنیا
زیادہ بلند ہے زیادہ مقدس ہے۔ میرا شعور میرا یقین میرا طریقۂ فکر صحیح ہے...' مگر
زیردتی...'

اور پھرزبردت کا فلسفہ۔ بعد میں بیجذب بیٹی کی بیخواہش کہ'' ہمیں بھی کوئی الی لگن سے جائے جسے ابو نے امی کو چاہا اور ... '' تا کہ دل کی دنیا آبادر ہے۔ دماغ کی سڑن سے زیادہ عمدہ ہے دل کی لگن۔ کمزور مامول' دیوا نے چھائی نیم پاگل بُوا' سب کو حقارت سے دیکھا گیا لیکن ان سجی کمزور اور ٹیڑھے میڑھے کر داروں نے سیدھے اور بُرے کام کئے۔ دل کی بات مانی اور دل کی دنیا آباد کی۔ ناول اس سوال پر سمٹنا ہے۔'' انسان ایک دوسرے کو پہچانے کا گر کب سیکھیں گے ؟''اور پھران نیک تاثرات وجذبات برختم ہوتا ہے:

'' جاؤر فیعه حسن تم بے دھڑک جہاں چاہوجا سکتی ہوزندگی کی قدروں کونا پنے تو لئے کے لئے تھارافیتہ ہے'اپنے باٹ ہیں'اپنی ترازو ہے۔ تمھاری زندگی میں کوئی ڈنڈی نہ مار سکے گا۔تمھارے خواب بھی چکنا چور نہ ہوں گے...''

خوبصورت عنوان خوبصورت اُٹھان اور خوبصورت زبان اور سب سے بڑھ کردل کا طوفان کہ قدسیہ جیسی جوان کین ہوہ جسے ہر طرح سے قید میں رکھنے کی کوشش لیکن عصمت نے انسانی اور نسوانی جبلت کا مظاہرہ کرتے ہوئے یہ کہا کہ اسے کسی طرح قید میں رکھ پانا مشکل ہوتا ہے یہی وجہ ہے کہ جب بھی قدسیہ بارات دیکھتی ہے شہیر ماموں کی نعت وگیت سنتی ہے ، چپا کی رنڈی نوازی دیکھتی ہے تو اس پر شدیدروعمل ہوتا ہے۔انگلیاں چٹانا 'آنچل مروڑنا' دورے پڑنا' ان سب کو عصمت نے غیر معمولی طور پر نفسیاتی حوالوں سے پیش کیا ہے کیکن بڑی بوڑھیاں اس کی کیفت کو تھے کے بجائے طعنہ دی ہیں:

''ارے کم بخت تجھے سہاگ کا بھی مان نہیں۔اس نے کوئی گناہ نہیں کیا۔شرع میں چارنکا حوں کا حکم ہے۔ تم ایک نرالی نہیں ہو بتو! ہزاروں پر پڑتی ہے۔ مگر شرافت سے جھیلتی ہیں...''

مسلم ساج کی میمعصوم جرکتی قدسید کی زندگی سے کھیل جاتی ہے'ایسے میں شہیر ماموں اسے زندہ کرتے ہیں اور قصہ مزاحت میں تبدیل ہوجا تا ہے اور پھر قدسید کی زبان میں عصمت کے ترقی پیندا فکار بولنے لگتے ہیں' ورنہ کتنی عورتیں ہیں جو یونہی گھٹ گھٹ کے مرجاتی ہیں۔ یہ جملے دیکھتے جوواضح طور پر عصمت کی ذہنیت کی غمازی کرتے ہیں اور آج کی تانیثیت کوراہ دکھاتے ہیں:

''ہاں د ماغ خراب نہ ہوگا تو اور کیا ہوگا'انسان ہوں پھرنہیں ہوں میں'' ''میں نے کونسی الیسی گستاخی کی تھی کہ مجھے سزا ملی اوروہ کمینۂ میش کررہاہے''

مزاحمت واحتجاج کا پیکلاڈ لارویہ البجہ عصمت سے پہلے نہ تھا۔ان کے ناولوں میں سخمن کے بعد قدسیہ ہی البیا دوسرا کر دارہے جو زبان کھولتا ہے مزاحمت کرتاہے اور سوال قائم کرتاہے اور پھرقصہ اُلیسے قدم اُٹھا تاہے جوفر سودہ وبوسیدہ معاشرے کے لیے ایک سبق ہے درس

ہے۔ قابلِ غور بات یہ ہے کہ قدسیہ کا یہ قدم ہُواجیسی نیم پاگل عورت اور شبیر جیسے کمزور مرد کے سہارے اُٹھتا ہے۔ عصمت نے نہایت فنکارانہ طور پر ہُوا کے بال و پرکائے اور قدسیہ کے لگاد یے جس سے اچانک وہ اونچی اڑان جمر جاتی ہے کیکن اس سے قبل مچھو چچا کو جو تیوں سے مارتی ہے۔ نانی امال کی کلائی مروڑ دیتی ہے اور سخت کلامی کرتی ہے۔ عصمت نے اپنے کر داروں کے اس رویہ سے نہ صرف قد سیہ بلکہ پور مے سلم معاشرے کے شرفاء کے رویے پر سخت ترقی پندا نہ طنز کیا ہے نیزیہ کہ کمزور اور عام ناول نگار خود شی وغیرہ دکھا کر انجام کو المناک بناجا تا ہے لیکن عصمت نے سے طرب میں بدل دیا۔ شبنم رضوی نے مناسب کھھا:

''یناول عصمت کاشاہ کارہے جس پران کوناز ہے۔اس کا خاتمہ اتی سادگی سے کیسے ہوسکتا تھا۔اس کے خصمت نے بیس برس بعد قد سیداور شبیر کی بیٹی رفیعہ حسن کومکنی میں پھراسی خاندان کی ایک لڑکی جوخود مصنفہ ہے' سے ملوادیا۔''

سے کہ ترقی کے داروں کا مثبت عمل سان کے کراس (Cross) کا وہ معنی خیز اشار میہ ونشاط کا پیغام دیتا ہے نیز ہے کہ نفی کر داروں کا مثبت عمل سان کے کراس (Cross) کا وہ معنی خیز اشار میہ ہے جہاں شریف غیر شریفانہ کرکتیں کرتے ہیں اور معمولی و کمز ورلوگ بڑے اور عجیب کا م کر جاتے ہیں۔ زندگی کی بیم متضاد کیفیت اور سان کی بیم متضادم حقیقت کے کتنے اور کیسے روپ ہوتے ہیں اور ان کا کیا حشر وانجام ہوتا ہے بیاس ناول کا پیغام ہے اور قد سیہ کی اذیتوں کا انعام بھی۔ ایک بات اور جس کی طرف پطرس بخاری نے توجہ دلائی تھی کہ عصمت کے یہاں مردو عورت کے حسن و جمال کا کوئی تذکرہ نہیں ہوتا۔ بیہ تھے ہوا در بیہ کی سے بھی ہے کہ عصمت کے ذہن میں عورت یا مرذ کوئی علیحہ ہ شے نہیں ہے ان کے یہاں سان کی اس لیے بھی ہے کہ عصمت کے ذہن میں عورت بیا مرذ کوئی علیحہ ہ شے نہیں ہے ان کے یہاں سان کی پر نظر رکھتی ہیں اس لیے بھی ہے کہ عصمت کے ذہن میں عورت سیاق وسیاق کے ساتھ ہیں۔ وہ حقیقی وز مینی مسائل بونہ رکھتی ہیں اس لیے بھی ہے کہ عدرے نسوائی کر داروں سے جن کی ساریاں تار تار ہیں بال گند سے سیکھا 'اس سے زیادہ پر یم چند کے نسوائی کر داروں سے جن کی ساریاں تار تار ہیں بال گند سے سیکھا 'اس سے زیادہ پر یم چند کے نسوائی کر داروں میں جو تیق ور میں مورقی میں اورغ بی دکھائی دیتا ہے۔ ان کے کر داروں میں جو تیق ورسے ونظر بیہی دکھائی دیتا ہے۔ ان کے کر داروں میں ہمال ہونہ ہولیکن ان کے پیدا کر دہ ماحول 'وہیت ونظر بیہی دکھائی دیتا ہے۔ ان کے کر داروں میں جو تیق

اس میں بولتی و چہکتی فضا 'لسانی و زمینی کلچر کا اپنا ایک جمال تو ہوتا ہی ہے اور اس جمال کے بطن سے ایک خصوص ثقافت اور دکشی تو پیدا ہوتی ہے پر و فیسر اسدالدین نے اچھی بات کہی ہے:

"The certain social environment which shapes their psyche. Removed from their social milieu they lose much of their appeal.... They are culturally rooted and load flavor adds significantly to their charms a culture of Muslims in U.P" (Ismat Chughtai a fearless voice p.51)

آخری جملہ بے حداہم ہے جوز قی پیندوں کا کم' عصمت کا اینازیادہ ہے۔عصمت کی چُٹیلی وکیلی زبان برا لگ سےمضمون کی ضرورت ہے جواس ناول میں بھری بڑی ہے کین وہ ایک میڈیم ہے درنہ سے یہ ہے کہ عصمت' فطرت اوراس کی جبّت خصوصاً عورت کی جبلت' کیفت اور نفسات کوسب سے زیادہ اہمیت دیتی ہیں نظر بہ بعد میں آتا ہے۔اس ناول میں بھی یہی صورت ہے کہ رفعہ کا کر داریدا کرنے سے ایک نئی زندگی آتی ہے اور پیغام بھی۔ پچھلوگ اس انجام سے اختلاف بھی کرتے ہیں اور اسے ناول کی ناکامی مانتے ہیں کہ زیادہ سے زیادہ قدسہ کوخودکشی کرلینا چاہئے ۔ کنویں میں کو د جانا جا ہئے لیکن یہ ایک روایتی اور منفی روّ پہ ہے۔عصمت عورت کو اس کی اصل انسانی ہؤئیت وحقیقت میں دیکھنااور پیش کرنالینید کرتی ہیں۔منٹونے ایک حگہ کھھاہے: '' عصمت کاقلم اوراس کی زبان دونوں بہت تیز ہیں ۔لکھنا شروع کرے گی تو کئی مرتبداس کا د ماغ آ گے اور الفاظ بہت ہیچھے مانتے رہ جائیں گے ... عصمت پر لے درجے کی ہٹ دھرم ہے ۔طبیعت میں ضد ہے بالکل بچوں کی سی زندگی کے کسی نظریے کوفطرت کے سی قانون کو پہلے ہی سابقہ میں کبھی قبول نہیں کرے گی۔'' نقاد پکڑے یانہ پکڑے لیکن منٹونے عصمت کے رویوں کوشیح طور پر گرفت میں لیاہے۔ اس کے کر داروں کو چیچ طور پر سمجھا ہے اس لیے کہ وہ خود بڑا فنکار ہے اس کے پہال بھی عورتیں زياده ہيں۔اس ليےاس کی گفتگو برمقاله کا خاتمه کرتا ہوں:

عصمت کے زنانہ اور مردانہ کرداروں میں بھی یہ بجیب وغریب ضدیا انکار پایا جاتا
ہے۔ محبت میں ہُری طرح مُبتلا ہیں لیکن نفرت کا اظہار کیے چلے جارہے ہیں۔ جی
گال چومنے کو چاہتا ہے لیکن اس میں موتی کھبودیں گے۔ ہولے سے تھیکانا ہوگا تو
ایسی دھول جمائیں گے کہ دوسرا بلبلا اُٹھے۔ یہ جارحانہ قتم کی منفی محبت جو محض ایک
کھیل کی صورت میں شروع ہوتی ہے۔ عام طور پر عصمت کے افسانوں میں ایک
نہایت ہی رخم انگیز صورت میں انجام پذیر ہوتی ہے۔'' (عصمت چنتائی ص148)
ناول ُ دل کی دنیا 'منٹو کے ان خیالات سے پورے طور پر ہم آہنگ ہے اور عصمت کی
باک نڈراور ترقی پینڈ شخصیت کی بھر پور نمائندگی کرتا ہے۔

پروفیسرعلی احد فاطمی صدر شعبه أرد و اله آبادیو نیورش ہیں۔

#### وماج الدين علوي

# براہے در د کارشتہ...

دل کی مٹی میں اگر محبت کا اکھوانہ پھوٹا تو بید حیوان ناطق رو بوٹ یا اس کی انتہائی ترقی یافتہ شکل کی کوئی شئے ہوتا اور ہمارا وظیفہ'' آل چہ استادازل گفت ہمی می گویم'' قرار پاتا ، مگر بُرا ہواس محبت کا جس نے ہمارے کا ندھوں پر کا بنات کا بوجھ لا ڈالا ۔اب مشاہدہ کا کنات اور تفییر کا کنات ہماری مشقت اور حسن پرسی اور عشق پیشگی ہمارا مشغلہ ٹھہرا ۔عشق کا پودا جب برگ و بارلاتا ہے تو شاعر ،صوفی اور عاشق می ہستیاں وجود پذیر ہوتی ہیں ۔اشخاص کی ان مینوں اقسام میں در دِدل مشتر کہ صفت ہے۔ در دِدل روحانی فلسفیوں اور اعلیٰ شاعری کی روح رواں ہے۔ صوفیا جب کسی کو دعاد ہے تو کہا کرتے تھے!''خدا تجھے در دِدل عطا کرے''۔ دنیا کی بڑی شاعری دل اور در دِدل کا افسانہ ہی تو ہے ، جس میں زمان و مکاں ، تہذیب و تہدن کے فرق سے جذبات اور روبوں کے رگوں کا امتزاج شوخ و مرھم ہوتا نظر آتا ہے۔

فیض احرفیض کے اشعار کے مطالعہ سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ ان کی شاعری درد کے اسی رشتے اورغریب دل کی کہانی ہے جس کے ڈانڈے غم جاناں سے ملتے ہیں تو کبھی وصل کی رات کے پرے اس کا محور و مرکز ہوتا ہے ۔ ان کے یہاں وہ جذبہ اور احساس جو 1920ء سے 1930ء تک تھا گویا بہار کا ایک جھون کا تھا۔ پھر عالمی کساد بازاری کے سائے لیے ہونے لگے ۔ غم روزگار کے پُر حول سٹاٹے کی دبیز چا در نے دل و د ماغ کواپنی لیسٹ میں لے لیا۔ فکر جمیل خواب پریشاں بن گئے ۔ چنانچی فیض کے پہلے مجموعہ کلام''نقشِ فریادی'' میں ان دونوں جذبوں کی ترجمانی دکھائی دیتی ہے۔ ابتدائی اشعار:

رات یوں دل میں تری کھوئی ہوئی یاد آئی جیسے وہرانے میں چیکے سے بہار آ جائے جیسے صحراؤں میں ہولے سے چلے بادِ نیم جیسے بیار کو بے وجہ قرار آ جائے آئے وابستہ ہیں اس حن کی یادیں تھ سے جس نے اس دل کو پری خانہ بنا رکھا ہے جس کی الفت میں بھلا رکھی تھی دنیا ہم نے دہر کو دہر کا افسانہ بنا رکھا تھا ہم پہ مشترکہ ہیں احسان غم الفت کے استان کہ گواؤں تو گوا نہ سکوں ہم نے اس عشق میں کیا کھویا ہے کیا سیکھا ہے جب سکوں جز ترے اور کو شمجھاؤں تو سمجھا نہ سکوں بی

یہ بھی ہیں ایسے کئی اور بھی مضموں ہوں گے لیکن اس شوخ کے آ ہت ہستہ سے کھلتے ہوئے ہونٹ ہائے اس جسم کے کمبخت دلآویز خطوط آپ ہی کہی ایسے بھی افسوں ہوں گے اپنا موضوع سخن ان کے سوا اور نہیں طبع شاعر کا وطن ان کے سوا اور نہیں طبع شاعر کا وطن ان کے سوا اور نہیں چہانی جموعہ کے دوسرے حصہ میں ایسی نظمیں بھی ہیں:

اور بھی غم ہیں زمانے میں محت کے سوا

راحتیں اور بھی ہیں وصل کی راحت کے سوا

ے چند روز اور میری جان فقط چند ہی روز ظلم کی چھاؤں میں دم لینے پہ مجبور ہیں ہم اور کچھ دیر ستم سبہ لیں ،رٹپ لیں ، رو لیں اپنے اجداد کی میراث ہے معذور ہیں ہم

کیکن فیض کوجلد ہی اس کا احساس ہو گیا کہ اپنی ذات کو دنیا سے الگ کر کے سوچنا ممکن ہی نہیں اور اگرممکن ہوبھی جائے تو انتہائی غیر سود مندعمل ہے۔ یہی بنیادی فکر ان کے غم جانال کی اساس ہے۔

> کر رہا تھا غم جہاں کا حباب آج تم یاد بے حباب آئے

غالب نے کیا بھی بات کہی تھی!''اگر دل ہے توغم کا ہونا نا گزیر ہے''۔ مگر فیض نے غم جاناں اورغم دوراں کوایک تجربے کے دو پہلوقر اردیے ہیں۔

دیکھا جائے تو فیفل کی پوری شاعری کامحرک جذبہ عشق، جس کے جلومیں غم جاناں، غم جہاں، انسانی برادری کے مشتر کہ درد کے رشتے اور ظلم و جبر و ناانصافی سے پاک دنیا قائم کرنے کا خواب چلتے نظر آتے ہیں۔

موصوف اپنی شاعری میں اور مختلف بیانات میں کہیں مخفی طور پر اور کہیں اعلانیہ بہزبان مولا ناروم کہتے نظر آتے ہیں:

شاد باش اے عشقِ خوش سودائے ما اے طبیب جملہ علّت ہائے ما

تز کیہ اور تطہیر کے ممل سے گزر کریہ جذبہ رقیب کو بھی ایک نے زاویے سے دیکھنے اور دکھانے کا تقاضہ کرتا ہے جس کا نمونہ'' رقیب سے'' ہے۔ بلا شہر قیب کا پی تصور اردو ہندی شاعری میں بھی ناپید ہے۔ بقول فراتی:

''اردوکی عشقیه شاعری میں اب تک اتنی پا کیزه، اتن چٹیلی اوراتنی دوررس اور مفکرانیظم وجود میں نہیں آئی عشق اور انسانیت کے لطیف اور اہم ربط کو سمجھنا ہوتو بیظم دیکھیے''

(اردوكي عشقيه ثاعري من:60-61)

> اس کا بحرِ حسن سرا سر اوج و موج و طلاطم ہے شوق کی این نگاہ جہاں تک جائے بوس و کنار ہے آج

ان کے یہاں 'اوج وموج وطلاطم'' کی کیفیت اس لیے پیدا ہوگئی کہ ان کے تجربات کا کینوس بہت وسیع ہے۔ شایدان کی شاعری میں بوقلمونی کے منجملہ اسباب میں ایک سبب یہ بھی ہو لکین فیض صاحب کے یہاں تجربات اور ان کے انسلاکات محدود ہیں مگر جذبہ کی صدافت اور اپنے مقصد سے وابستگی کے سبب ان کی شعری کا ئنات کے رنگ ایسے چو کھے ہیں جوان کے ہم عصروں میں نظر نہیں آتے ۔ وہ تحریک سیوابستہ شھاس کے مبلغین نے ان کی وابستگی کو ہدف بھی بنایا اور ''تحر کیک بند' شاعری کے لیے اکسایا بھی ، لیکن فیض نے روح آ انقلاب کو پیرا ہمن انقلاب بنایا اور ''تحر کیک بند' شاعری کے لیے اکسایا بھی ، لیکن فیض نے روح آ انقلاب کو پیرا ہمن انقلاب بہنا نے سے انکار کر دیا ۔ ان کے الفاظ ، استعارے اور علامتیں ہماری کلاسکی روایت کے امین و پہنا نے سے انکار کر دیا ۔ ان کے الفاظ ، استعارے اور علامتیں ہماری کلاسکی روایت کے امین و بیض نا در تر کیبیں اور علامتیں بھی وضع کی ہیں مثلاً : مدح خوبی تنج ادا ، آتش گل کا کلے ان بازک اور لطیف الفاظ کے ذریعظم وسم کے رطل گراں کو سیمن میں ڈھالئے کون کے وہ خالق ہیں :

یاد غزال چشماں ہوئے سمن عذارال جب عام کر لیا ہے کئے قفس بہاراں فیض انقلاب کامغنی ہے وہ زہرا جمالی اور مشتری سیرتی کا پرستار ہے لیکن آتشِ نفسی کی جگہ سیم صبح دم کامتلاثی ہے۔ فیض نے بہت واضح الفاظ میں اعلان کر دیا تھا:

'' عام انقلا بی شاعر انقلاب کے متعلق گرجتے ہیں ، لاکارتے ہیں ، سینہ کوٹتے ہیں۔ انقلاب کے متعلق گانہیں سکتے ۔ ان کے ذہن میں انقلاب کا تصور طوفان برق ورعد سے مرکب ہے، نغمۂ ہزار اور رنگینی بہار سے عبارت نہیں ۔ وہ صرف انقلاب کی ہولنا کی کود کھتے ہیں، اس کے حسن کوئہیں پھیانتے۔''

(آہنگ مجاز کا تعارف،میزان، 236)

فیض اپنی فکر کی صلابت اور جذبہ کی صدافت پرتمام عمر قائم رہے۔ایک انٹر ویو کے درمیان فیض صاحب نے اپنی سب سے پہندیدہ نظم'' زنداں نامہ'' (1954ء) کی اس نظم کوقر اردیا:

جب گلی تیری راہوں میں شامِ ستم ہم چلے آئے لائے جہاں تک قدم لب پہ حرف غزل، دل میں قندیلِ غم اپنا غم شا گواہی ترے حس کی دیکھ قائم رہے اس گواہی پہ ہم جو تاریک راہوں میں مارے گئے

یہ وہی روّیہ ہے جو موضوع سخن اور روّیب سے میں پہلی بارسا منے آیا ہے۔ فیض صاحب مشاہد ہوت کی گفتگو کے لیے بادہ وساغر کاسہارانہیں لیتے مگر کلاسکی تلمیحات اوراستعارات کے ذریعیا بنی بات واضح کردیتے ہیں:

جان جائیں گے جانے والے فیضؓ فرہاد و جم کی بات کرو فیضؓ کےمطالعہ کے میدان تصوف کے بنیادی ماخذ اور صوفی شعرا کا کلام بھی رہاہے۔

وہ تصوف کے بنیا دی وصف انسان دوستی اور بشر نوازی کے معنی اور مفاہیم کی تعبیر وتشریح بھی فر مایا

کرتے تھے۔ (روداوِقنس از سابق میجراسحاق شمولہ زنداں نامہ) اس جذبہ کی مظہران کی نظم''ہم جوتاریک راہوں میں مارے گئے''اور'' آ جا وَافریقہ'' (Africa Come Back) ہیں۔ آ جا وَافریقہ کے بیاشعار دیکھیے جس میں جوش ولولہ بھرا ہوا ہے، لے بھی تیز ہے اور الفاظ بھی کلیلے ہیں۔

آ جاؤ میں نے دھول سے ماتھا اٹھا لیا آ جاؤ میں نے چھیل دی آئکھوں سے غم کی چھال آ جاؤ میں نے درد سے بازو چھڑا لیا آ جاؤ میں نے نوچ دیا ہے کسی کا جال آ جاؤافریقہ...

پنج میں جھسڑی کی کڑی بن گئی ہے گرز گردن کا طوق توڑ کے ڈھالی ہے میں نے ڈھال جلتے ہیں ہر کچھار میں بھالوں کے مِرگ نین دشمن لہو سے رات کی کالک ہوئی لال آجاؤافر لقد...

اورخاص طور پران کے آخری دور کی بیختفری نظم الزم ہے کہ ہم بھی دیکھیں گےروہ دن کہ جس کا وعدہ ہے نظم قرانی آیات کے مفاہیم کا شعری قالب ہے۔فلسفہ وحدت الوجوداور یقین کامل کی اچھی مثال ہے۔اس نظم کا آ ہنگ بلند ہے لیکن اس میں درد کی لے تیز نہیں بلکہ وشواس، جوش اورانقام کے ملے جذبات نے اس نظم کو بھی فیق کی نمائندہ نظموں میں شامل کر دانظم ملاحظہ ہو:

لازم ہے کہ ہم بھی دیکھیں گے ۔.. ہم دیکھیں گے ... وہ دن کہ جس کا دعدہ ہے ہم دیکھیں گے ... جولوح ازل میں لکھا ہے جولوح ازل میں لکھا ہے ۔.. جب ظلم وستم کے کو و گراں

روئی کی طرح اڑ جا ئیں گے ہم محکوموں کے یا وُں تلے یہ دھرتی دھڑ دھڑ دھڑ کے گی اوراہل تھم کے سراویر جب بلی کر کر کر کے گی ہم بھی دیکھیں گے .... جب ارض خدا کے کعیے سے سب بُت اٹھوائے جا کیں گے ہم اہل صفامر دودِ حرم مندیہ وٹھائے جائیں گے سب تاج أحيمالے جائيں گے سب تخت گرائے جا کیں گے ہم دیکھیں گے .... بس نام رہے گااللہ کا جوغائب بھی ہے حاضر بھی جوناظر بھی ہے منظر بھی الحقے گا اُناالحق کانعرہ جومیں بھی ہوں اورتم بھی ہو اورراج کرے گی خلق خدا جومیں بھی ہوں اورتم بھی ہو

ہم دیکھیں گے ...... لازم ہے کہ ہم بھی دیکھیں گے ان کی شاعری کو مجموعی حیثیت سے دیکھیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ جہاں تک ان اقدار کا تعلق ہے جن کو شاعر نے ان میں پیش کیا ہے وہ تو وہی ہیں جواس زمانہ میں تمام ترتی پیند انسانیت کی اقدار ہیں لیکن فیض نے ان کواتی خوبی سے اپنایا ہے کہ وہ نہ تو ہماری تہذیب و تمدن کی بہترین روایات سے الگ نظر آتی ہیں اور نہ شاعر کی انفرادیت اس کا نرم وشیریں اور مترنم انداز کلام کہیں بھی ان سے جدانہیں ہوا ہے ۔ ان کے دل کا سوز و گداز ان کے رویہ کی نرمی گراستی کام کہیں بھی ان کے ان کی شخصیت اور شاعری میں دوئی کا عضر شامل ہونے نہیں دیا۔ وہ دنیا میں کہیں بھی گے اور کوئی بھی موقع ہواانہوں نے بین الاقوامی لینن امن ایوارڈ کے موقع پر ماسکومیں کی تھی اس کے فیض کی تقریر جوانہوں نے بین الاقوامی لینن امن ایوارڈ کے موقع پر ماسکومیں کی تھی اس کے تہری پیراگراف پر میں اپنی بات ختم کرنا جا ہتا ہوں:

'' مجھے یقین ہے کہ انسانیت جس نے اپنے وشمنوں سے آج تک بھی ہار نہیں کھائی، اب بھی فتح یاب ہوکرر ہے گی اور آخر کار جنگ ونفرت اور ظلم و کدورت کے بجائے ہماری باہمی زندگی کی بناوہی ٹھہرے گی جس کی تلقین اب سے بہت پہلے فارسی شاعر حافظ نے کی تھی:

خلل پذیر بود ہر بنا کہ می بنی مگر بنائے محبت کہ خالی از خلل است

پروفیسرو ہاج الدین علوی صدر شعبه أرد و ٔ جامعه ملیه اسلامیهٔ نی د ہلی ہیں۔

## اُردور باعی:ایپ جائزه

انسان نے جباییخ احساسات وجذبات کےاظہار کاارادہ کیا توبہت سے طریقے اختیار کیے، دنیامیں تمام ایجادات کی وجدانسان کے مافی اضمیر یااس کے اندر کی اضطرابی کیفیت کا اظہار ہیں۔تمام فنون'انسانی صلاحیتوں کوظاہر کرتے ہیں۔ دست کار پھروں سے تاج محل بنادیتے ہیں اوراہل زبان الفاظ کا تاج محل تغمیر کرتے ہیں۔ دونوں کی خوبصورتی اس کی ہیئت میں مضمر ہوتی ہے۔معماروں نے جس طرح بے جان پھروں کوخوبصورت شکل دے کر قابل دید بنادیا اسی طرح ادبا اور شعرانے بے تر تیب لفظوں کو ہیئتوں کی مالا میں پروکر انہیں معنی عطا کر دیئے۔شاعری محسوسات کے اظہار کا ایک خوبصورت ذریعہ ہے ایکن جس طرح قدرت نے اپنے جلووں کو مختلف رنگ نِسل کے پھولوں میں سمودیا ہے اسی طرح شعرا نے شاعری کے ذریعہ اظہار کومختلف ہیئتوں میں تقسیم کردیا ہے۔ کسی نے گیت سنائے ،کسی نے غزل پیش کی ،کسی نے قصیدہ خوانی کی ، کسی نے مثنوی بیان کی کسی نے مرثیہ میں در دسمود یا کسی نے قطعات کیے کسی نے رہا عی برہی ا کتفا کیا،کسی نے دومصرعوں میں بات کی کسی نے تین کسی نے چار کسی نے پانچ اور کسی نے چیر مصرعوں میں بات مکمل کی لیکن مقصد سب کا اپنے احساس کو شعری پیکرعطا کرنا تھا۔شاعری کی بعض ہمیتیں لینی اصناف شاعری کی آبروبن گئیں اور بعض تاریخ کے صفحات میں محفوظ ہو گئیں۔ رباعی شاعری کی ایک ایسی صنف یا ہیت ہے جس کی مقبولیت مشکل ہونے کے باوجود ہرزمانے میں رہی ۔ پہلے عربی اور فارسی کے شعرانے اس میں طبع آز مائی کی اور بعد میں اردوشعرانے اس روایت کوآ گے بڑھایا۔

ر ما عی صرف جارمصرعوں برمشمل مخضرنظم کا نام ہے ،ان جارمصرعوں ہی میں مضمون مکمل کر دیا جاتا ہے۔ رباعی عربی کا لفظ ہے اور اس کا رشتہ ربع سے ہے جس کے معنی حیار کے ہیں۔کہا جاتا ہے کہاس صنف کا قدیم نام''ترانہ'' ہےادرایران کےلوک گیت کی قدیم صنف ہے۔ فارسی کے مشہور شاعررود کی نے اس صنف کو''ترانہ'' کہا۔اس کے علاوہ رباعی کو دوبیتی اور چہار بیتی بھی کہا گیا ہے۔ جارمصرعول برمشمل اس شعری صنف یعنی رباعی کے تین مصرعے ہم قافیہ ہوتے ہیں، تیسرے مصرعہ میں قافیہ کا استعمال نہیں کیا جاتا ہے۔البتہ بعض رباعیاں ایسی بھی کہی جاتی ہیں جن کے حاروں مصرعے ہم قافیہ ہوتے ہیں۔رباعی میں موضوع کی قید نہیں ہے۔ ہرموضوع کور باعی کی ہئیت میں نظم کیا جاسکتا ہے۔لیکن ہر بحراس کے لئے موزون نہیں ہوتی۔اس کے پچھنخصوص اوزان ہیں ، رباع تخلیق کرتے وقت ان کا لحاظ رکھنا بڑتا ہے۔ پہلے بیصرف چوہیں ، (24) تھے کیکن اب بعض ماہرین عروض نے انہیں چون (54) تک پہنچادیا ہے۔ رہا می کے لئے بح ہزج مخصوص ہے جوایک متزم بحرہے۔رہائی کی فنّی یا بندیوں ہی کے سبب اسے مشکل صنف سمجھا گیا ہے۔ ہرشاعرر باعی کی ہیت میں اینے احساس کے اظہار کا اہل نہیں ہوتا۔ رباعی کافن مختصرافسانہ کے فن کی طرح ہے جس میں اختصار کے ساتھ اپنی بات کہنے پرزور دیا جاتا ہے۔ جوش ملیح آبادی جیسا قادرالکلام شاعرر باعی کے بارے میں کہتا ہے:

(قطره وقلزم ص1,2)

اردوزبان نے عربی اور فاری الفاظ کی طرح وہ تمام اصناف بھی مستعارلیں جو مذکورہ زبانوں میں رائج تھیں۔ رباعی فاری کی مقبول ترین صنف تھی۔ رباعیات خیام کے تراجم دیگر زبانوں میں بھی ہوئے ۔ اردو میں ابتدا ہی سے غزل ، قصیدہ اور مثنوی کے ساتھ ساتھ شعرا نے رباعیات میں بھی طبع آزمائی کی ۔ دکن کے بیشتر شعرا نے رباعیاں کہیں ، قلی قطب شاہ ، نھر تی ، و تی اور سراج کے یہاں رباعیاں موجود ہیں ۔ قلی قطب شاہ کا جواندازان کی غزلوں اور نظموں میں نظر آتا ہے وہی رباعیات میں بھی دکھائی دیتا ہے۔ ان کی رباعیات میں موضوعات کی وسعت نظر آتی ہے۔ ایک رباعیات میں حضرے علی سے عقیدت کا اس طرح اظہار کرتے ہیں:

میرے سو گنہ گانٹھ کھو لنہار علی میں حضرے علی سے معیدے کا تروار علی میں جمرے آدھار علی میں جمرے آدھار علی میں حضرے ہیں:
ہر شار مدد گار ہو آپ پیار ہی تا ہیں:
ہر شار مدد گار ہو آپ پیار ہی تا ہیں:
عشقہ مضمون کو اس طرح نظم کرتے ہیں:

ننج کسن تھے تازہ ہے سداحس و جمال نئج یاد کی مستی اُسے عشق کوں حال توں ایک ہے تجسا نہیں دو جا کئیں کیوں پاوے جکت صفح میں کوئی تیرامثال

ولی نے بھی رباعی کی طرف توجہ دی ہے۔ان کی رباعیات میں بھی ان کامخصوص انداز

نظرآ تاہے۔

یہ ہستی مو ہوم دسے مجلو سراب

پانی کے اوپر نقش ہے مثل حباب

ایسے اُپر دل کوں نہ کر ہر گز بند

آپس کوں نہ کر خاب اے خانہ خراب

سرانج اورنگ آبادی کی نو (9) رباعیاں ملتی ہیں ان کا مخصوص موضوع عشق ہے:

آنسو کی میری نین سیتی دھار بہی

ہر دھار ترے برہ میں خوں بار بہی

تجہ عشق کے رن میں دل میرا کام آیا

اس کھیت میں آج خوب تلوار بہی

د کنی شاعری کی طرح دکن کے شعرا کی رباعیات کی زبان میں بھی مقامی اہجہ کی گونج زیادہ سنائی دیتی ہے۔

اٹھا رہویں صدی میں جب شال میں اردوشاعری کا با قاعدہ آغاز ہوتا ہے اور اس صدی کا نصف آخرشاعری کا زرّیں دور بن جاتا ہے۔اس عہد کے بعض شعرار باعی کی طرف بھی متوجہ ہوتے ہیں ۔ در د، سودااور میراس دور کے نمایندہ شعرا میں شامل ہیں ۔ در د کامتصوفا نہ مزاج ان کی رہاعیات میں بھی جھلکتاہے:

اے درد! کہاں ہے زندگانی اپنی کل اور کوئی یہاں کرے گا اِس کو سیح میں اب آپ ہم کہانی اپنی مدت تنیُں باغ و بوستاں کو دیکھا لیعنی کہ بہار اور خزاں کو دیکھا جوں آئینہ کب تلک پریثال نظری اب موندیے آئکھ، بس جہاں کو دیکھا

پیری چلی، اور گئی جوانی اینی

میر کی رباعیوں کا موضوع درد ہے کیھے مختلف نظر آتا ہے۔ میراصلاحی اور اخلاقی مضمون کے ساتھ ساتھ عشقیہ ضمون بھی نظم کرتے ہیں۔ان کے لہجہ میں وہی ساد گی ہے جوان کے غزلیه کلام میں دکھائی دیتی ہے:

جواس بت سنگ دل سے کی تھی ہاری یر ہیز کرے اس سے خدائی ساری

کیا میر تھے حان ہوئی تھی بھاری بیار بھلا کیا کوئی ہووے اس کا

کیا کیا ہمیں کھیایا تو نے آخر کو ٹھکا نے ہی لگاما تو نے

کیا کیااے عاشقی ستایا تو نے اول کے سلوک میں کہیں کا نہ رکھا

ہر شام نئی ایک مصیبت گزری یوں خاک میں ملتے ہم کو مدت گزری ہر صبح مرے سریر قیامت گزری مامال کدورت ہی رہا ماں دن رات انیسویں صدی کے شعرامیں میرانیس اور مرزاد ہیرنے جہاں مرثیہ گوئی میں ایک مقام حاصل کیا وہیں رباعیات کو بھی ذریعہ ء اظہار بنایا۔ دبستان کھنو کے ان دونوں شاعروں نے اردو رباعی کو ایک خاص مقام عطا کیا ، ان کی رباعیات نے اس صنف بخن کی مقبولیت میں نمایاں کر دار ادا کیا۔ انیس کی پانچ سوائاسی (579) اور دبیر کی تیرہ سوئیس (1323) رباعیاں موجود ہیں جن میں حمد یہ نعتیہ منقبتی ، اخلاقی ، ذاتی ، ساجی ، رثائی غرضیکہ ہرموضوع پر رباعیاں موجود ہیں۔ انیس میں حمد یہ نعتیہ منقبتی ، اخلاقی ، ذاتی ، ساجی ، رثائی غرضیکہ ہرموضوع پر رباعیاں موجود ہیں۔ انیس میں دیر درباعیاں موجود ہیں۔ انیس

گلتن میں صبا کو جبتو تیری ہے بلبل کی زباں پر گفتگو تیری ہے ہر رنگ میں جلوہ تری قدرت کا جس پھول کو سونگھتا ہوں بُو تیری ہے

دنیا کی بے ثباتی ، مال وزر کالالجے وغیرہ جیسے موضوعات دل کوچھوجاتے ہیں:

کیا کیا دنیا سے صاحب مال گئے دولت نہ گئی ساتھ نہ اطفال گئے کہ بنچا کے لحد تلک پھر آئے احباب ہمراہ اگر گئے تو اعمال گئے یاں سے نہ کسی کوساتھ لے جائیں گ تنہا ہی لحد میں پاؤں پھیلائیں گ کوئی نہ شریک حال ہو گا اپنا واللہ بس اعمال ہی کام آئیں گ

اسی طرح دبیر نے رباعیات میں ہر طرح کے موضوعات کو پیش کیا ہے۔ دبیر کی رباعیات تیرہ سوسے زیادہ ہیں۔ انیس کی طرح ان کی رباعیاں بھی زبان زدخاص وعام ہیں:

رتبہ جسے دنیا میں خدا دیتا ہے دل میں وہ فروتی کو جا دیتا ہے

کرتا ہے تھی دست ثنا آپ اپنی جو ظرف کہ خالی ہے صدا دیتا ہے

صدحیف کہ پہلے سے نے ہثیار ہوئے ہنگام اجل آئکھ کھلی غفلت سے جب سونے کا وقت آیا تو بیدار ہوئے انیس ودبیر کے علاوہ دیگر شعرا مثلاً مصحفی، جرأت، ناتخ، امانت، ذوق ،غالب، موتن، داتغ وغیرہ نے بھی رباعیاں کہیں ۔سب سے زیادہ رباعیاں کہنے والا شاعر شاہ ممگین دہلوی ہے جس کی تقریباً انیس سو (1900) رباعیاں ہیں۔ بیسویں صدی الی صدی الی صدی ہے جس میں اردوادب پر مغربی ادب کے اثرات نمایاں نظر آتے ہیں۔ اردو میں جدید شعری اور نثری اصناف شامل ہوتی ہیں۔ اس کے باوجود بیسویں صدی کے بیشتر شعرانے ربائ کی روایت کو باقی رکھا۔ جوش نے آٹھ سو ، فراق نے پانچ سو اُنہتر (569) اور فاتی نے دوسور باعیاں کھیں۔ ان کے علاوہ اکبر الد آبادی ، اقبال ، شاوظیم آبادی ، جگت موہن لال رواں ، المجد حیدرآبادی ، یگانہ چنگیزی وغیرہ نے بھی رباعیاں کہیں۔

جوش کا لہجہ انقلا بی تھا ان کے یہاں الفاظ کی گھن گرج سنائی دیتی ہے ،ان کی دیگر نظموں کی طرح رباعیات میں بھی ان کا یہی لہجہ نظر آتا ہے:

خونیں چشمے ابل رہے ہیں یارب تھی کو بھی خبر سینے یہ چل رہے ہیں یارب چھوٹوں کو بڑے نگل رہے ہیں یارب چھوٹوں کو بڑے نگل رہے ہیں یارب

کیا شخ ملے گا گل فشانی کرکے کیا پائے گا توہین جوانی کرکے تو آتش دوزخ سے ڈراتا ہے انھیں جوآگ کو پی جاتے ہیں پانی کرکے

فراق کے یہاں اہجہ اور موضوع مختلف ہے۔ وہ اپنی رباعیات میں حسن وجمال کو پیش کرتے ہیں۔ انہوں نے اپنی رباعیات کے مجموعہ کا نام ہی' روپ'رکھا۔ان کی رباعیوں میں ہندوستانی عورت کا حسن نظر آتا ہے۔ مثلاً

ڈھلکا آنچل دکتے سینے پہ الگ پکوں کی اوٹ مسکراہٹ کی جھلک وہ ماتھے کی کہکشاں وہ موتی مجری مانگ وہ گود میں چاند سے ہمکتا بالک

سنبل کے ترو تازہ چمن ہیں زلفیں بے شبح کی شب ہائے ختن ہیں زلفیں خود خصر یہال راہ بھٹک جاتے ہیں ظلمات کے مہکے ہوئے بن ہیں زلفیں

اردوکے اہم رباعی گوشعرا میں امجد حیدرآبادی کا شارہوتا ہے، انھوں نے اخلاقی اور فلسفیانہ موضوعات کواپنی رباعیات میں پیش کیا ہے: بیکس ہوں، نہ مال ہے، نہ سرمایہ ہے مجھ سے کیا پوچھتا ہے کیا لایاہے یارب تیری رحمت کے بھروسے امجد بند آنکھ کیے یونہی چلا آیا ہے

ہرچیز مسبب سے سبب سے مانگو منت سے ساجت سے ادب سے مانگو کیوں غیر کے آگے ہاتھ پھیلاتے ہو بندے ہواگر رب کے تورب سے مانگو مذکورہ شعرا کے علاوہ عہد حاضر میں بھی بیشتر شعرا صنف رباعی میں طبع آزمائی کر رہے ہیں ۔ بیس لیکن مرحوم ڈاکٹر فرید پر بتی جور باعی کے ایجھے شاعر تھے کہتے ہیں :
''اردوادب میں رباعی کا وافر سرمایہ موجود ہے گرجس طرح وقاً فو قاً غزل کا انتخاب

''اردوادب میں ربا می کا وافر سرمایہ موجود ہے مکر بس طرح وفیا فو فیاعز ل کا انتخاب عمل میں لیا گیا اس طرح کا سلوک رباعی کے ساتھ روانہیں رکھا گیا۔اس وجہ سے رباعی بسماندگی کا شکار ہو چکی ہے'۔ (ججوم آئینہ ص10)

پروفیسرابن کنول صدرشعبه أردؤ دبلی یونیورش ہیں۔

# حفيظ ميرتظى اوران كىغزل

میں جب حافظے کے معنی خیز جہانوں کی سر کرتا ہوں اور متعدد کیفیتوں ، رنگوں اور یر چھائیوں کے اژ دہام سے گزرتا ہوں توایک پر چھائیں سادگی میں طرح داری کی جزئیات اور خرام میں وقار معصومیت لیے ہوئے میرے قریب آتی ہے گویا فاصلے کی دھند کوصاف کرتی ہے اور حفیظ الرحمٰن المتخلص به حفیظ میرشمی کومیرے مدّ مقابل لا کھڑا کرتی ہے اوراس طرح ماضی کی گئ ملاقا تیں کل کی ہی بات معلوم ہونے لگتی ہیں۔آل انڈیاریڈیو کے اسٹوڈیو میں حفیظ صاحب غزل سراہیں۔ان کے بعض اشعار اور سید ھے سا دیے کین دل میں جگہ بنا لینے والے خالص غزل کے ترنم برلوگ سردھن رہے ہیں۔اسی طرح شاعری کی گئی دیگر محفلوں اورنجی ملاقاتوں میں بھی ان کی شاعری اور شخصیت کے جادوکوسر چڑھ کر بولتے ہوئے دیکھا۔ وہ شخصی اور فنی اعتبار سے کتنے ہی اوصاف کے مالک تھے۔ جتنے اچھےفن کارتھے اسی قدر اچھےاور سے آ دی بھی تھے۔ بہت ٹوٹ کر ملتے تھے اور ہمیشہ اس تعلق کا یاس رکھتے تھے۔ان کے آباء کا وطن کر تیون شلع بجنور تھا۔اگر اس حوالے ہے اہل کر تیوران کواپنا کہنے لگیں تو کیا غلط ہوگا اور اگر میرٹھ والے 1922 میں میر کھ میں ان کے پیدا ہونے ، وہیں سن بلوغت کو پہنچنے ، فن شعر میں شہرت ومقبولیت حاصل کرنے اور 2000 میں وہیں کی خاک کا پیوند ہو جانے کے باعث ان کومیڑھی کہنے پر نہصرف اصرار کریں بلکہان کی ہم وطنی یہ نازاں بھی ہوں تو پیجذبہ وعمل بھی یقیناً مبنی بر تقاضائے انصاف ہی ہوگا۔انھوں نے خود بھی اسی نسبت کواپنی ادنی شناخت کا حوالہ بنایا اور ہمیشہ اسی نام سے یاد کے جاتے رہیں گے۔

حفیظ میر کھی کی شاعری پر متعددا ہم ناقدین ادب نے اظہار خیال کیا ہے۔ کسی نے ان کی شاعری کے غایق میلان بر گفتگو کی ہے۔ کسی نے ان کو بامقصد زندگی کا شاعر کہا ہے۔ کسی نے تازه كارشاعر بتايا ہے اوركسي نے موصوف كوشعر بے اختيار كا خالق قرار ديا ہے۔ شاعري كو جانچنے یر کھنے اور اس بررائے قائم کرنے کے بہت سے زاویے سامنے آتے رہے ہیں۔سب کواپنی بات کہنے کاحق ہے۔کوئی شاعر کے مسلک ،نظر بےاور مخصوص زاوی حیات کی روشنی میں اس کی شاعری کو پر کھتا ہے اور کسی کوشا عری میں استعال ہونے والے الفاظ، بیان کاحسن، لسانی کرشمہ سازی اور جمالیاتی کیفیت سے سروکار ہوتا ہے۔واقعہ بیہ ہے کہ شاعر نہ معلّم اخلاق ہوتا ہے نہ لسفی ۔وہ توایک شاعر لعنی ایک تخلیق کار ہوتا ہے۔وہ جب ایک درخت کودیکھتا ہے تواس کے اندر بھی ایک درخت اُ گ آتا ہے۔ جو باہر کے درخت سے گھنا، ہاکا یا پھر بالکل مختلف ہوسکتا ہے۔ گویا تجربہ، مشاہدہ اور تخیل شاعر کے حواس کومتحرک کر دیتا ہے اور نیتجاً جو کچھ برآ مد ہوتا ہے دراصل وہی شاعری ہے۔ محض افكار كى بنيادير شاعرى نہيں ہوتى ۔شاعرى حياتِ انسانى كى نقالى ياتر جمانى نہيں ہے۔ بلکہ شاعرائے تخلیقی عمل کے ذریعے زندگی کی تخلیق نواور تنظیم نو کرتا ہے۔وہ اپنے تجربات و مشاہدات اوران سے ابھرنے والے خیل کی مدد سے اپنے پورے وجود کے ساتھ مصروف تخلیق ہوتا ہے۔وہ اشاروں کنایوں میں کچھ کہتا ہے۔اس کی بات دل کی گہرائیوں سے نکلی ہوئی ہوتی ہے اور آئندہ آنے والی زندگی میں اپنا جواز رکھتی ہے۔ دیکھنا دراصل پیہوتا ہے کہ آگے آنے والوں کے لیےاس کے کیامعنی ہیں اوراس اعتبار سے اس کی کیا اہمیت ہے۔شاعراورا چھاشاعروہی ہوتا ہے جوہمیں اپنامعلوم ہو۔ہم اس کی باتوں سے اتفاق کریں یانہ کریں کیکن اس کی صدافت اورفن کاری کے قائل ہوں۔

حفیظ میر گلی نے ایک انٹر ویو میں اپنی شاعری کے آغاز وارتقا سے متعلق جواب دیتے ہوئے کہا تھا کہ انھوں نے 1940ء میں شعر کہنا شروع کیا۔مشاعروں میں شاعروں کا کلام سننے اور ادبی رسائل و جرائد کے مطالعے نے ان کوشعر گوئی کی طرف راغب کیا۔ ذراغور سیجھے تو معلوم ہوتا ہے کہ بیو ہی زمانہ تھا جسے ہم ترقی پسند تحریک کے ارتقا کا زمانہ کہہ سکتے ہیں۔ ہر طرف ترقی پسند

خيالات ونظريات كاغلغله تها يغزل كي صنف كونا كاره ، روايتي اوراز كاررفته كهه كرراندهُ درگاه كرديا گیا تھانظم نگاری کا دور دورہ تھا۔اکثر ترقی پیندشعراغزل کی ننگ دامانی اور فرسودگی کاشکوہ کرتے تھے اور اس کوقید امت پیندی اور کا ہلی کی علامت تصور کرتے تھے۔ چنانچہ حفظ میرٹھی نے بھی اپنی شاعری کا آغازنظم نگاری ہے کیا اور کئی قابلِ ذکرنظمیں کہیں۔اس سلسلے میں حفیظ میر کھی ہے متعلق اظہار خیال کرتے ہوئے رشیدالدین احمہ کچھاس طرح کی بات کہتے ہیں کہ 1945ء میں جب ظ۔انصاری صاحب انجمن ترقی پیند مصنفین کی بنیاد ڈالنے کے لیے میر گھ آئے تو موصوف نے حفظ میرهمی کی نظم'' دیبک راگ'' کی تعریف کی اوریه کها که پنظم ترقی پیندادب کی صحیح ترجمان ہے۔البتہ کچھوفت بعد حفیظ میر کھی کے خیالات ونظریات کے ایک واضح سمت اختیار کر لینے اورنظم نگاری سے غزل گوئی کی طرف آ جانے کے سبب ترقی پیندوں کو مایوسی ہوئی۔ یہاں ایک دلچیپ حقیقت کی طرف اشاره کرتا چلوں وہ پیر کشعر گوئی کی شروعات میں شاعروں کا غزل کہنے کی طرف راغب ہوناایک عام ہی بات رہی ہے۔سب جانتے ہیں کہا قبال اور جوش جیسے ظم کے بڑے شعرا نے بھی غزل گوئی ہی ہے اپنی شاعری کا آغاز کیا تھا۔ا قبال نے شروع میں داغ دہلوی اور جوش نے عزیز کھنوی کی شاگر دی اختیار کی تھی البتہ کچھوفت گز رنے کے بعدان کے طبعی رجحان اورتخلیقی تج بات نے اظہار کی صحیح سمت کا سراغ یالیا اور وہ غزل کے بجائے نظم کے اہم ترین شاعر ثابت ہوئے۔ دوسری طرف اس کے قطعاً برعکس حفیظ میرٹھی اوران کے بعض دیگر ہم عصر شعرانے نظم نگاری سے شاعری کی ابتدا کی لیکن کچھ مدت کے بعد اپنے شعری مزاج نیز تخلیقی تجربات کے مطابق نظم نگاری کے بجائے غزل گوئی کواپناشعار بنالیا اور مقبولیت حاصل کی ۔ یہوہ دور ہے جب بعض ترقی پیندشعرابھی اس حقیقت برایمان لے آئے تھے کہ ہنگامی حالات و کیفیات کے خاتمے کے بعد شوریدہ بیانی بھی اپنااثر کھوبیٹھتی ہے۔مشہور محقق رشید حسن خال نے وقت کے کروٹ بدل لنے کی وجہ سے غزل کی بھری پُری اور غیر معمولی روایت کے بچھ دیر کے لیے دھندلا جانے اور بعد ازاں پھر سے روثن ہوجانے کے تعلق سے اس طرح اظہار خیال کیا ہے: '' کھوئے ہوئے وجود، ذہن اور ضمیر سے از سر نو متعارف ہونے کے لیے بازگشت کا عمل شروع ہوا۔ غزل نے پھر اہمیت حاصل کرنا شروع کی۔ جذبے کی صدافت، احساس کی نزاکت اور اظہار کے حسن کی کشش ایک بار پھراپنی طرف کھینچنے لگی۔ جن شاعروں پر بیداثر ات خاص طور پر مرتب ہوئے اور ان کے یہاں واضح طور پر بید تبدیلیاں آئیں ان میں غلام ربانی تاباں اور جاں شاراختر کے نام نمایاں ہیں۔''

غلام ربانی تابال، جال شاراختر اور حفیظ میرشی میں بیرمما ثلت ضرور ہے کہ بیتیوں حضرات نظم سے غزل کی طرف آئے لیکن حفیظ میرشی متذکرہ دونوں شعرا سے اس اعتبار سے خاصے مختلف ہیں کہ دہ ان کی طرح ترقی لیند کبھی نہیں رہے۔ ابتدا میں دیگر تمام ہم عصروں کے مانندوہ بھی ترقی پینداد بی ماحول سے متاثر ہوئے اورنظم نگاری کی طرف متوجہ ہو گئے۔ یوں بھی نظم نگاری کوئی معیوب بات نہیں ہے۔ غزل کے کتنے ہی اہم شاعروں کی نظمیں بھی سامنے آتی رہتی نگاری کوئی معیوب بات نہیں ہے۔ غزل کے کتنے ہی اہم شاعروں کی نظمیں بھی سامنے آتی رہتی ہیں۔ یہاں اس خیال پر نظر کر لینے میں کیا مضا گفتہ ہے کہ تخلیقی تجربہ اپنی ہئیت اور صنف اپنے ساتھ لے کر آتا ہے۔ چنا نچے غزل گوشعرا کے یہاں وقفے وقفے سے نظموں کا اورنظم نگار شعرا کے یہاں غزلوں کا وارد ہونا اس خیال کو دلیل فراہم کرتا ہے۔ البتہ کسی شاعر کا اپنی شعری سرشت اور تخلیقی خراوں کا وارد ہونا اس خیال کو دلیل فراہم کرتا ہے۔ البتہ کسی شاعر کا اپنی شعری سرشت اور تخلیقی کہلانا الگ بات ہے۔

حفیظ میر طی سے جب بیسوال کیا گیا کہ آپ کوغزل گوئی کیوں پیند ہے تو انھوں نے جوابا کہا کہ' غزل کے دومصرعوں (بعنی ایک شعر) میں پوری نظم کامفہوم آ جا تا ہے۔اس طرح غزل کے سات شعرسات نظموں پر مشمل ہوتے ہیں۔غزل جس طرح حالات کی عکاسی کرتی ہے وہ انسانی فطرت کے بہت نزدیک ہے۔غزل میری ہی نہیں عوام الناس کی بھی پیندیدہ صنف ہے۔' حفیظ میر طی نے غزل کے ہر شعر کوایک نظم قرار دیا اورغزل کی مقبولیت کی طرف اشارہ کیا۔ بیا مورا پنی جگہ ہیں لیکن واقعہ بیہے کہ تخلیقی سفر کے ایک خاص پڑاؤسے گزرنے کے بعد سے شاعر کواپنی افتا وطبع اور شعری مزاج کا بجا طور پر اندازہ ہوجا تا ہے۔وہ خود شناسی کی اس منزل پر پہنچ

جاتا ہے جہاں ذہنی اور دلی مناسبتیں دامن نظر کو تھینچے لگتی ہیں۔ سچائی یہ ہے کہ یہاں پہنچ کر حفیظ میر ٹھی کے مزاج کی شائنگی ، احساس کی نزا کت اور جذبات کی داخلیت نے غزل گوئی میں اظہار کی سچی راہ تلاش کر لی تھی۔ وہ کم گواور ٹھہر کر بات کرنے والے آدمی تھے۔ برہنہ گفتاری ان کا شعار نہیں تھااوراس حقیقت سے بھی بخو بی واقف تھے کہ غزل رمز وایما کافن ہے۔ چنانچے مختلف اصنافِ شخن میں طبع آزمائی کرنے کے باوجود بھی غزل گوئی ہی ان کا غالب وسیلہ اظہار ٹھہرا۔

اردوغزل کی روایت پرنظر کی جائے اور اہم شعرا کی طرف بطور خاص دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ غزل کی غنائیت اور بعض مخصوص اوصاف کے اشتراک کے ساتھ ساتھ سب نے تجربات و تخیل میں غوطہ زنی کی ہے اور گوہر کمیاب و نایاب کے ڈھیر لگائے ہیں البتہ اس سلسلے میں ہمیشہ حصول و دستیا بی اور کا مرانی و تشفی سے ہم کنار ہونا ممکن نہیں ہوتا۔ خالی ہاتھ بھی رہنا پڑتا ہے۔ تمام کی تمام غزل بہترین یا بکسال معیار کے اشعار کا مجموعہ ہوا سیامیر و غالب کے یہاں بھی کم ہی ہوا ہے۔ یوں بھی نسبتاً اچھے یا کم اچھے اشعار بہت اچھے اشعار کومزیدرو تن کردیتے ہیں۔ مسلسل بلندی پر کھم ہم زندگی ہی کا نغہ گوہوتا ہے۔ کھم ہنا دشوار مرحلہ ہے۔ زندگی نشیب و فراز سے عبارت ہے اور شاعر زندگی ہی کا نغہ گوہوتا ہے۔

غزل کو دل کی فریاد اور حسن کی مصوری کے حوالے سے عشق کی داستان کہا گیا ہے۔ معلوم بیکرنا ہے کہ حفیظ میر شی کے یہاں اس داستان کی کیا کیفیت ہے، بیکس قدر رنگارنگ اور متنوع ہے۔ کیااس میں حقیقت کی ، مجاز کی یا دونوں کی کار فر مائی نظر آتی ہے۔ زیست کے معنی و مقاصد، سمت ورفقار اور تہذیب واقد ارسے اس کے ربط وتعلق کی نوعیت کیا ہے۔ اس کی بنیاد پر حفیظ میر شمی کے یہاں فکر 'جذبے اور فنّی اظہار کا آمیزہ زندگی کے نہاں خانے کی کلید بنتا ہے یا نہیں۔ چندا شعار ملاحظ کی کے

عشق نہ جب تک روح رواں ہو
دل بھی ہے بے کار، نظر بھی
بربادیاں بھی عشق میں بے فائدہ نہیں
اب آس یاس اہل ہوس کا پتا نہیں

شیشہ ٹوٹے غل پی جائے
دل ٹوٹے آواز نہ آئے
درد پر تبعرہ تو بہت ہو چکا
درد کو آپ محسوں بھی کیجیے
درد کو آپ محسوں بھی کیجیے
اے جبر آج فیصلہ کر کے اٹھیں گے ہم
جھک جائیں تیرے سامنے یا سرشی کریں
ساحل اگر نصیب بھی ہوجائے اے حفیظ
طوفاں سے بھول کر بھی کنارا نہ کچیو
دامن یہاں ملے تو گریباں وہاں ملے
دامن یہاں ملے تو گریباں وہاں ملے
حسن جنوں نواز کا پایا جو النفات
مستی میں آئے موت سے عرا گئی حیات

تخلیقی اظہار کی میمتنوع کیفیات زیست کے پیداو پنہاں معاملات تک محض رسائی ہی نہیں کراتیں بلکہ اس مزاج ، اس استعداد اور اس عطیۂ ربانی کی طرف بھی اشارہ کرتی ہیں جو انسان کو حیوان سے ممتاز کرتا ہے۔ جو غنچے میں گشن اور موج میں دریا کا نظارا کراتا ہے۔ جو صبر و رضا کی طرف بھی مائل کرتا ہے اور جرکا مقابلہ کرنے کی صلاحیت بھی پیدا کرتا ہے۔ زمین سے انسان کے دشتے اور فطرت سے اس کی ہم آ ہنگی کے لیے جگہ بناتا ہے اور اس طرح حقائق کی نئی متنظیم وتو سیع کرتا ہے۔

کلیات حفیظ میں حرف آغاز کے عنوان سے جوتح ریشاملِ اشاعت کی گئی ہے اس میں حفیظ صاحب کوتح کی اور اسلام پہندشاعر کہا گیا ہے۔ لیکن ساتھ ہی یہ بھی لکھا گیا ہے نہ تم اضیں پورے ملک میں عزت واحترام کی نگاہ سے دیکھا جاتا تھا۔ وہ ہر حلقے کی شعری محفلوں اور مشاعروں میں یکساں طور پر مقبول تھے۔ اپنی پی حثیت انھوں نے انتقاف فئی ریاض اور بے پناہ شق ومزاولت سے بنائی تھی۔

سوال یہ بیدا ہوتا ہے کہ کہاکسی تح یک سے دابستہ ہونا اورکسی خاص نظر بے کا حامل ہونا کوئی گناہ ہے؟ کیاانھیںعزت واحترام کی نظر سے نہیں دیکھا جانا چاہیے تھا؟اس کے بعدان کی فنّی ریاضت اورمثق ومزاولت کا ذکر کیا گیا ہے۔اصل میں بنیادی نقطه اسی فنی ریاضت میں پنہاں ہے۔وہ جانتے تھے کمخصوص ہئیت کی وجہ سے غزل کے شعر کا موز وں کر لینابہت آسان ہے کیکن بحثیت غزل گواین کوئی منفرد شناخت قائم کریانا بہت دشوار ہے۔ چنانچے انھوں نے غزل کے فنی لوازم پر نه صرف گهری دسترس حاصل کی بلکه ہمیشه داخلی تحریک، ذاتی ایج اور تخلیقی تفاضے برغزل کہی۔فکراور حذبے کے متناسب اختلاط اورفتّی اظہار کے گونا گوں مسائل کا استعال کر کے اپنی الگ راہ نکالنے کی کوشش کی۔امردیگریہ ہے کہ ان کے خیالات ونظریات میں آخرِ عمر تک بھی کوئی تید ملیٰ ہیں آئی بلکہ وہ ان کےفکر عمل اورآ داب زندگی میں روح کی طرح رچ بس گئے تھے۔حفیظ صاحب نے غزل کو تخلیقی تجربات کے نئی اظہار کا ذریعہ ضرور بنایالیکن اس طرح نہ تواس میں اپنے نظريات كى راست ترسيل كوروار كھااور نەخصوص موضوعات تك محدود كيا بلكها ين تخليقى سمتول كوبهر طور کھلا رکھا۔ انھوں نے خواہ اپنا کوئی تخلیقی علامتی نظام قائم نہ کیا ہولیکن اینے مخصوص انداز کی استعارہ سازی اور پیکرتراثی کے جو ہربھی دکھائے اور نہل ممتنع کی سحرکاری کے ذریعے سادگی میں وہ پُر کاری کر دکھائی جواچھے اچھوں کے حصے میں نہیں آیاتی ۔فن کار کے لیفنّی امتیاز واحترام کا موجب بنتی ہے۔احوال وکوائف کی نقاشی تو کوئی بھی کرسکتا ہے لیکن شعور کو جھنچھوڑ کر مثبت فضا پیدا کرناایک الگ بات ہے۔ چنداشعار مزید ملاحظہ کیجے۔

جانے کتنے ہنگاموں کی اس میں سائی ہوتی ہے سائے کی گہرائی بھی کیا گہرائی ہوتی ہے یہ بھی اچھا ہوا تجھ پر نہ کھلا رازِ حیات سانس کہتے ہیں جسے نشترِ جاں ہو جاتا میں کیوں اہلِ جہاں کی ترش روئی کا برا مانوں گراں خوابی میں جھنجھلایا ہی کرتے ہیں جگانے پر گراں خوابی میں جھنجھلایا ہی کرتے ہیں جگانے پر

ایسے متعدداشعار پیش کیے جاسکتے ہیں جونہ صرف سادگی میں مذکورہ پرکاری نیزعمیق و لطیف کنایات و حقائق کی فن کارانہ پیش کش سے آنکھیں چار کراتے ہیں بلکہ حفیظ میرٹھی کے اسلوبِ شعر پران کی اپنی چھاپ'ان کی مہلی مہلی انفرادیت کی نشاندہی بھی کرتے ہیں۔اگر آپ نے حفیظ میرٹھی کی شاعری کو بالاستعیاب پڑھا ہے تو ان کے انداز کلام کا ایک لطیف نقش آپ کے خفیظ میرٹھی کی شاعری کو بالاستعیاب پڑھا ہے تو ان کے انداز کلام کا ایک لطیف نقش آپ کے سامنے پیش ذہمن میں ضرور ہوگا۔اگر ان کے بہت سے اشعار کو شاعر کے نام کے بغیر بھی آپ کے سامنے پیش کیا جائے تو ان کا مطالعہ آپ کے ذہمن کو حفیظ میرٹھی کی طرف ضرور منتقل کرے گا اور بیکوئی معمولی بات نہیں ہے۔

پروفیسرشهپررسول شعبه أردؤ جامعه ملیداسلامیهٔ نئی دہلی سے وابستہ ہیں۔

### أردوكي منظوم داستانول ميس هندوستاني تهذيب وثقافت

لفظ'' داستان'' سے فوری طور پرمنثور داستانوں کا خیال آتا ہے تاہم اردومیں اور دنیا کی دوسری زبانوں میں بھی منظوم داستانوں کی مضبوط روایت رہی ہے۔ فارسی اورار دوشعرا نے اس کے لیے بالعموم مثنوی کی ہیئت اختیار کی ہے۔ ماضی میں دکن اور شالی ہند، دونوں جگہ،ایسی بہت ہی مثنویال کھی گئیں جن میں مافوق الفطرت عناصر مجیرالعقول واقعات اورحسن وعشق کی وار دات کے علاوہ تہذیب ومُعاشرت کی جابہ جاعکاسی کی گئی۔ فی الوقت ایسی تمام منظوم داستانوں کی فہرست سازی باان میں سے ہرایک میں تہذیبی عناصر کی نشان دہی مطلوب نہیں ۔اس مضمون میں بنیادی طور بربه د کیھنے کی کوشش کی جائے گی کہ اردو کی منظوم داستانوں میں بدھیٹیت مجموعی ہندوستانی تہذیب کی عکاسی کی کیا نوعیت ہے۔شعرانے ثقافت کے کن مظاہر برز ور دیا ہے اوراس کی ادلی، تاریخی اور مُعاشر تی اہمیت کیا ہے۔ بہطورِ مثال بعض منظوم داستانیں بھی معرض بحث میں آئیں گی۔ سب سے پہلے اس سوال پرغور کرنا جا ہے کہ ہندوستانی تہذیب و ثقافت سے کیا مراد ہے؟ کسی مخصوص لسانی گروہ، مُعاشرے یا مذہب کے ماننے والوں کا طرزِ عمل اور طرزِ زندگی یاوہ مشتر کہ کیچر جو ہندوستان میں آنے ، رہنے اور بسنے والی قوموں کے فکروفن اور تہذیبی سر مانے کے صالح عناصر کےاشتراک واختلاط اور ہم آ ہنگی سے مختلف ادوار میں متنوع شکلیں اختیار کرتار ہا۔ کہنے کی ضرورت نہیں کہ ہندوستان عہدِ قدیم ہے مختلف اقوام کامسکن اور متعدِ د تہذیوں کا گہوارہ رہاہے۔ پہال بھی آسٹر واپشیا ٹک، بھی دراوڑی، بھی آریا اور بھی مسلم آئے اور ہرآنے والے نے ایک نئی تہذیب کی بناڈالی۔ پہتہذیبیں اپنی جگہ الگ الگ اور مختلف ہوتے ہوئے بھی ،

ایک دوسرے کے دوش یہ دوش آ گے بڑھتی رہیں۔ ہندوستان میںمسلمانوں کی آمد کے بعد جس تہذیب کو پھلنے پھولنے کا موقع ملا، اسے ہنداسلامی تہذیب و ثقافت کے نام سے موسوم کیا جا تا ہے۔اس کلچرکی آبیاری میں تاریخ کی موج نیشیں کےعلاوہ رواداری اور کشادگی فکر کی بے شار لہریں اوران گنت ادیوں، شاعروں اور فن کاروں کا خون جگر شامل ہے۔ جب ہم اردوشعروا دب ے حوالے سے ہندوستانی کلچری بات کرتے ہیں تو گویا اسی گنگا جمنی تہذیب کی بات کرتے ہیں اور ا قرار کرتے ہیں کہ عہدِ حاضر میں ہندوستانی کلچر کا کوئی جائزہ ہنداسلامی تہذیب وثقافت کے ذکر کے بغیرادھوراہے۔خواجہ غلام السیّدین معالمے کے اس پہلوپر وشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں: ''مسلمانوں نے رفتہ رفتہ حکومت کے ظم ونتق میں نئے اصول شامل کیے۔علوم وفنون کی سر برستی کی، دست کار بوں کوفر وغ دیا فن تغمیر اور باغیانی کونئ جہتوں ہے آ شنا کیا۔ زبانوں اور ادب کوتر قی دے کر ملک کی علمی زندگی کو مالامال کیا اور ساجی مُساوات اورا مُوت کےاصول کا پر چار کیا۔اس طرح ہندومسلم اثرات کے سنگم سے ایک نئ تہذیب پیدا ہوئی جس نے مختلف مذہبوں، تہذیبوں اور قوموں کے خزانے سے بہت ہی اچھی چزیں لیں اوران کوایک دوسرے کے ساتھ سموکروہ حسین ہم آ ہنگی آراستہ کی جو کہیں تاج محل اور موتی مسجد کی شکل میں چیکتی ہے، کہیں تان سین کی موسیقی اورمغل مصوری میں جھلکتی ہے۔ کہیں کبیراور نا نک کی بھگتی اور چشتی کے تصوف میں ظاہر ہوتی ہے کہیں حالی اورنظیر، ٹیگوراورا قبال کی شاعری اورسرشار اور پریم چند اورآزادکی نثر بن کردل کے تار ہلاتی ہے۔" (ص:327-326)

یمی رنگارنگ تہذیب بعض استثنائی مثالوں سے قطع نظر،اردوکی منظوم داستانوں میں موجود ہے۔

یہی رنگارنگ تہذیب بعض استثنائی مثالوں سے قطع نظر،اردوکی منظوم داستانوں میں موجود ہے۔

یہ خیال صحیح نہیں کہ داستان کی دنیا سراسر جھوٹی، اس کے کردار فرضی اور اس کا دامن عصری تہذیب کے نقش و نگار سے عاری ہے۔ مانا کہ داستان کے مافوق الفطرت عناصر اور محیرالعقول واقعات ہمیں ایک ماورائی دنیا کی سیر کراتے ہیں۔لیکن یہ بھی درست ہے کہ داستان بنیادی طور پر کہانی کی ایک شکل ہے اور کہانی تخیلی ہوتے ہوئے بھی ہماری زندگی سے جڑی ہوتی بنیادی طور پر کہانی کی ایک شکل ہے اور کہانی تخیلی ہوتے ہوئے بھی ہماری زندگی سے جڑی ہوتی

ہے۔ پروفیسرسیداختشام حسین نے اپنے مضمون''ناول اورافسانے سے پہلے'' میں بجاطور پراس حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ:

''ادب کے جتنے شعبے ہیں ان میں کہانی سب سے زیادہ زندگی کے بھید کھولتی ہے،سب سے زیادہ تندن کے بھید کھولتی ہے،سب سے زیادہ انسانیت کی تصوریشی کرتی ہے۔ کیوں کہاس کے خاکے میں ہر طرح کے نقش وزگار کی گنجایش ہے۔''

(روایت اور بغاوت من:91)

اردو کی منظوم داستانوں میں بھی کہیں واضح طور پراور بھی غیر محسوس انداز میں معاصر تہذیب وتدن کی عکاسی کی گئی ہے۔ بیاعکاسی اس لیے بھی قدر وقیت کی حامل ہے کہ اس سے ہماری زبان کے گنگا جمنی مزاج کا احساس ہوتا ہے۔

فن کار کا ذہن کس طرح تہذیب کے ان دھاروں سے جنھیں وہ اپنا سمجھتا ہے، اپنی پسند کے رنگ چن لیتا ہے، اسے سمجھنے کے لیے ہمیں اردو کی پہلی منظوم داستان'' کدم راؤ پدم راؤ'' پرایک نظر ڈالناچا ہے۔

کدم راؤپدم راؤپدرهویں صدی نصف اوّل (1421 سے 1435 کے درمیان) کی تصنیف ہے اوراس لحاظ سے اس کے مصنف فخر دین نظامی اور ہمارے درمیان تقریباً چیسو سال کا زمانی عرصہ حائل ہے۔ یہ مثنوی جیسا کہ ہم سبھی جانتے ہیں، فارسی مثنویات کی مقبول بح میں کھی گئی ہے:

### فَعُولُن ،فَعُولُن ،فَعُولُن ،فَعُول/فعل

داستان کے آغاز سے قبل حمر،نعت اور اس کے بعد سلطان علاء الدین ہمنی کی مدح ہے۔ یہ فارسی روایت کا حصہ ہے۔ علاوہ ہرایں قصے سے قبل اور قصے کے درمیان جینے عنوانات قائم کیے گئے ہیں وہ سب فارسی میں ہیں مثلاً:

ہ بازگفتن پدم راؤ کہ صحبت جوگی و مسافر گردد (ص:117)

ہ فنہم کمردن پدم راؤ تخن کدم راؤ کہ طوطی شدہ است (ص:205)

ہ گفتن کدم راؤ با پدم راؤ کہ خاطر خود جمع دارند (ص:227)

گویا نظامی اپنی تصنیف کی ظاہری ہیئت فارسی ادب سے مستعار لیتا ہے کیکن جب قصے
کے انتخاب کی باری آتی ہے تو کسی فارسی داستان سے خوشہ چینی کرنے کے بجائے خالص ہندو کی پیروی کرتا ہے۔

کدم را وَاور پدم را وَاس کہانی کے دو بنیا دی کر دار ہیں۔کدم را وَانسان ہےاور ہیرانگر کاراجاہے۔اس کاوزیر پدم را وَاصلاً ناگ ہے۔

ایک دن راجانے ویکھا کہ اعلیٰ ذات کی ایک ناگن اوئی نسل کے ایک سانپ سے محو
اختلاط ہے۔ دونوں کو ایک دوسرے کے قریب دیھے کر راجا کو بڑی تکلیف ہوئی۔ اس نے طیش میں
آ کر تلوار سے سانپ کے کلڑے کر دیے۔ پھر ناگن پر جملہ کیا۔ ناگن کی دُم کٹ گئی اور وہ جان
بچا کر بھاگ نکلی۔ بادشاہ غصے میں بھرا ہوا محل میں پہنچا۔ دیر رات تک اس کی بہی کیفیت رہی۔
جب اس کے غیظ وغضب میں بچھ کی آئی تو رائی نے خطگی کی وجہ دریافت کی۔ راجانے جو پچھ دیما
تھا، کہہ سنایا۔ اس نے یہ بھی کہا کہ اب مجھے عورت ذات پر بھروسا نہ رہا۔ سانپ کا ڈسارتی سے بھی
ڈرتا ہے اور دود دھ کا جلا چھا چھ بھی پھونک پھونک کر بیتا ہے۔ بیس کر رائی نے راجا کو سمجھانے کی
کوشش کی کہ بھی عورتیں ایک بہی نہیں ہوتیں اور تمام پھر ایک قیمت کے نہیں ہوتے۔ کی ایک کی
بے وفائی پر ہرایک کو بے وفا سمجھنا اور دوسرے کے قصور کی سز اکسی اور کو دینا مناسب نہیں۔ رائی
کے لاکھ سمجھانے کے باوجود راجا کا دل صاف نہیں ہوا۔ وہ اُداس رہنے لگا۔ ایک دن اسے
اگھر نات نامی کسی جوگی کے بارے میں معلوم ہوا اور وہ اس سے ملنے کا مشتاق ہوا۔ جوگی کو در بار

ا کھرنات نے جلد ہی راجا کواپنا گرویدہ بنالیا۔ایک روزاس نے راجا ہے''امربید'' کا ذکر کیااور بتایا کہاس منتر کاعامل اپنی روح کسی دوسرے کے جسم میں داخل کرسکتا ہے۔جوگی نے منتر کاعملی مظاہرہ کرکے کدم راؤ کومزید جیران کیا اور پھراس کی فرمایش پراسے امر بید سکھا دیا۔ تجربے کے طور پر راجا جیسے ہی ایک مردہ طوطے کے جسم میں داخل ہوا، جوگی راجا کے جسم پر قابض ہوگیا۔

کدم راؤ طوطا بن کر ادھراُ دھراُ ڈتا پھرا۔ ایک روز مُوقع پر وہ اپنے وزیرسے ملا۔ اور اس سے سارا ما جرابیان کیا۔ پدم راؤنے اس کی مدد کا وعدہ کیا اور راجا کے بھیس میں موجود جوگی کو سوتے میں ڈس کر مارڈ الا اور اس طرح کدم راؤکو اپنے جسم میں لوٹ آنے کا موقع مل گیا۔ دوبارہ راجا بن کروہ بنسی خوشی زندگی کے دن گزارنے لگا۔

بیان کی گئی میہ کہانی اپنی ساخت، مُواداور تصورِ کا نئات، ہر لحاظ سے ہندوستانی ہے۔
راجا، رانی، ناگ، ناگن، جوگی، امر بید منتر، اعلیٰ اورادنیٰ ذات کا تصور، اُپ باس کی خواہش اوراس
نوع کے دوسرے متعدد عناصر، '' کدم راؤ پدم راؤ'' کے ہندوی مزاج اور ہندوستان کی قدیم
تہذیب و ثقافت کی یا ددلاتے ہیں۔ یہی حال اس مثنوی کے اُسلوب بیان اور ذخیر ہ الفاظ کا ہے۔
اس پر مُقامی بولیوں کے اثرات اس قدر نمایاں اور ہندی رنگ اتنا غالب ہے کہ کتاب کے متن کو
صحیح طور پر برٹ ھنا مشکل ہے۔

نظامی نے ہندی دیومالا سے بھی استفادہ کیا ہے۔ مثلاً شعر نمبر ایک سوبیالیس اور شعر نمبر ایک سوبیالیس اور شعر نمبر پانچ سواستی میں رام اور ہنو مان کی مثال دی گئی ہے۔ شعر نمبر چھسوا کہتر میں بھیم ،سہد یو، ارجن وغیرہ کا ذکر ہے اور شعر نمبر چھسوا رُسٹھ میں رام اور کشمن کے ساتھ ہنومان کا تذکرہ ہے۔ اشعار ملاحظہوں:

بھلے تیں کہیا آج رامان منجہ کہیا دیکھ توں کال ہنمان منجہ

.....

کہ ہے رام کے یار ہنونت تھا نہ تجہ سار کا اوہ ہتونت تھا

.....

دهرم بھیم سہدیو ارجن چگل اکنگی کروں پانچ پانڈو کھکل

.....

کروں بن کتک ہوں سو کچ تجہ کام نہ ہنونت سکّے نہ کھن نہ رام

اسلامی تلمیحات ہے بھی فائدہ اٹھایا گیا ہے۔مثلاً شعرنمبر دوسو پندرہ میں ابراہیم ادھم کے راج پاٹ چھوڑنے کا واقعہ یاد دلایا گیا ہے۔اس طرح شعرنمبرسات سو پچاسی میں حضرت ابوب اور حضرت نوٹے کا حوالہ دیا گیا ہے اور قارون کے خزانے کی تلمیح پیش کی گئی ہے:

> براہیم ادھم کہ جیوں چھوڑ راج گیا راج تھل دے سنور آپ کاج

> > ....

نه منجه دهير اليب نه نوح نانو نه منجه درب قارول رکھول کت يانو

عربی فارس الفاظ بھی گاہ گاہ استعال کیے گئے ہیں۔ مثلاً نعت، نبی، امت، فلک، سرشت، توحید، شرع، فرشتے، نور، عطار دہ مسرِّر، مدح، تاج، تفنگ، نغز، گفتار، جہال گیر، قبا، قضا، ولے، براے نقش، انشاء الله تعالی وغیرہ وغیرہ۔

اس ساری بحث کا حاصل میر که کدم راؤ پدم راؤ کا مصنف فخر دین نظامی ایک طرف تو ہیئت کی سطح پر فارس روایت کی پیروی کرتا ہے اور دوسری جانب قصے کی بُنت اور فضا آفرینی کے لیئے ہندوی روایت سے اس قدر استفادہ کرتا ہے کہ فارس بحر، الفاظ وتلمیحات کی حیثیت ضمنی ہوجاتی ہے۔

کہہ سکتے ہیں کہ اردوکی پہلی منظوم داستان کدم راؤپدم راؤاپنے مزاج، فضااور تھیم کے لحاظ سے خالص ہندوستانی ہونے کے باوجود فارسی زبان وادب سے بھی کیگ گونہ تعلق رکھتی ہے۔ میاور بات کہ رشتہ دور کا ہے۔ اخذ و استفادے کی بیصورت اردو کی دوسری مثنویوں میں بھی نظر آتی ہے۔ کہیں داستان فارسی سے ماخوذ ہوتی ہے لیکن فصا مقامی ہوتی ہے۔ کہیں قصہ ہندوستانی ہوتا ہے اور معاشرت ہنداسلامی ہوتی ہے۔ مثلاً بیجا پور کی پہلی عشقیہ مثنوی" چندر بدن و مہیار" میں سندر بیٹن کی راج کماری اور تا جرزادہ مہ یار کی داستانِ محبت بیان کی گئی ہے۔ اس کے مرکزی کرداروں میں سے ایک غیر مسلم اور دوسرا مسلم ہے۔ ان دونوں کی پہلی ملا قات جاترا کے میلے میں دکھائی گئی ہے۔ اہلِ دکن کے زد یک بیا بیاقت ہوا وقعہ تھا جسے گئی شاعروں نے کہائی کی شکل میں پیش کیا۔ ہے۔ اہلِ دکن کے زد یک بیا بیادہ متابی عشق 'کے دونوں مرکزی کردار کنور منو ہراور مدمالتی فیر مسلم ہیں۔ اس کی برغس نفس بھی ہندوستانی ہے اور کہائی کی ساخت بھی۔

پکرم نام کے ایک راجا کے دروازے پرایک دن کوئی فقیرآیا اوراسے باولا دہونے کا طعنہ دے کراس کے گھر کا کھانا کھائے بغیر جلا گیا۔ راجا کو بہت دُ کھ ہوا۔ وہ فقیر کی تلاش میں نکلا۔راست میں اس نے ایک جگه پر یول کونہاتے ہوئے دیکھا۔ان کے کیڑے چھیا کرراجانے فقیر کا پتا حاصل کیااور فقیر کے پاس پنج کراس کی خوب خدمت کی ۔خوش ہو کر فقیر نے اسے رانی کو کھلانے کے لیے پھل دیا۔ جس کی برکت سے رانی کے بیٹا پیدا ہوا۔ نومولود کا نام منو ہررکھا گیا۔علم نجوم کی روسے چودھواں سال راج کمار کے لیے خطرے کا تھا۔ پیش گوئی درست ثابت ہوئی۔ ایک رات وہ جیت برسویا ہوا تھا کہا دھرہے بریوں کا گز رہوا۔انھوں نے منوہر کے بینگ کواٹھا کر سات دریا یا رمہارس نگر کے راجا دھرم راج کی گیارہ سالہ بیٹی مدمالتی کے بیلگ کے برابرر کھودیا اور خود گھو منے نکل گئیں ۔ادھرمنو ہراور مد مالتی خواب سے بیدار ہوئے ۔انھوں نے ایک دوسرے کو دیکھااور پیند کیا۔ دیر تک دونوں باتیں کرتے رہےاور پھرسو گئے ۔تھوڑی دیر بعدیریاں لوٹ کر آئیں اورانھوں نے منو ہرکو پھر سے اس کے کل میں پہنچادیا۔ صبح کوراج کمار جاگا تو بے حدیریثان ہوا۔ بالآخر باب سے اجازت لے کر مد مالتی کی تلاش میں نکل کھڑا ہوا۔ بڑی بڑی مشکلوں سے گزر کر آخر کاروہ مدمالتی تک جا پہنچا۔ چیاوتی کی مدد سے ملاقات کی سبیل پیدا ہوئی۔ ایک دن مد مالتی کی ماں نے کنورمنو ہراور مد مالتی کوساتھ ساتھ دیکھ لیا۔خفا ہوکراس نے مد مالتی کوطوطی بنادیا۔

طوطی اڑتے اڑتے ایک دن راج کمار چندرسین کے باغ میں پیچی۔ چندرسین کے تعاون سے اسے دوبارہ انسانی صورت نصیب ہوئی اور کنور منو ہراور مد مالتی کی شادی ہوگئی۔

نصرتی نے اس قصے کو دلچیپ انداز میں بیان کیا ہے اور جابہ جا ہندوستانی تہذیب و مُعاشرت کی خوب صورت عکاسی کی ہے۔ گو پی چند نارنگ نے بجا طور پر نصرتی کی استادی کا اعتراف کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

''اس مثنوی میں ضمنی طور پر ہندوستانیوں کے آ داب واطوار، طعام ،لباس اور شادی بیاہ کی رسموں کا جوذکر آگیا ہے (وہ) بہت اہم ہے۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شاعر کے دل میں اینے وطن اوراس کے تہذیبی اداروں سے گہری دلچیبی اور محبت ہے۔''

یبی بات محمد قلی قطب شاہ کے درباری شاعر ملا وجہی کی طبع زاد مثنوی قطب مشتری کے بارے میں کہ جاسکتی ہے۔ یہاں ابراہیم قطب شاہ کا بیٹا بنگالہ کی شنرادی مشتری کوخواب میں دیکی کرائس کی تلاش میں نکلتا ہے اور بہ ہزار دقت اس تک پہنچتا ہے۔ کہانی کا اختتا م قطب اور مشتری کی شادی پر ہوتا ہے۔

قطب مشتری کے برعکس ابن نشاطی کی مثنوی'' پھول بُن'' فارسی سے ترجمہ ہے۔اس میں تین بڑے اور تین ضمنی قصا یک بنیادی پلاٹ کے تخت سموئے گئے ہیں۔

کنچن پٹن کے بادشاہ، دَرولیش، خُتُن کے سوداگر کے لڑک، گجرات کے عابد کی بیٹی، عجم کی شنجرادی سمن بر، رانی ستونتی اور ملک سندھ کے عاقبت نااندیش بادشاہ وغیرہ اس مثنوی کے اہم کردار ہیں۔عبدالقادر سروری مثنوی کی مجموعی فضا پر اظہارِ خیال کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ: "مصنف نے قصے کے خاکے کواینے زمانے اور ماحول کے چوکھٹے میں بٹھایا ہے۔''

دکن کی ان مثنویوں کے بعد جب ہم شالی ہند کی منظوم داستانوں کا مطالعہ کرتے ہیں تو یہ خیال مزید گہرا ہوجا تا ہے کہ خواہ میرحسن ہوں یا سعادت یار خال رنگین، واجد علی شاہ ہوں یا پنڈت دیاشکر نسیم ان سب نے آغازِ داستان سے آخرِ داستان تک اپنے ہی ماحول کی عکاسی کی ہے۔کہانی بدر منیر کی ہویا بکاولی کی ، منظر نگا ہوں میں اُ بھرتا ہے کھنو کا کہیں کم ،کہیں زیادہ۔نجومی پیش گوئی کرتے ہیں، برہمن پوتھی کھولتے ہیں، زائی کھینچتے ہیں، نجم النسا جوگن بن کرنگاتی ہے، عورتیں آپس میں چھیڑ چھاڑ کرتی ہیں، سرھنیں اتراتی ہیں، گالیاں دی جاتی ہیں اور قبقہے لگائے جاتے ہیں، نذریں پیش کی جاتی ہیں اور سمیس نبھائی جاتی ہیں۔ بیوہی ہندی تہذیب وثقافت ہے جولکھنؤ میں پروان چڑ ھا اور شالی ہندکی منظوم داستانوں کا حصہ بنا۔ یہاں ہندومسلم دونوں ساتھ ساتھ نظر آتے ہیں، کردار بھی اور تہذیب بھی۔

اردو کی منظوم داستانوں کا وقیع سرمایہ بلکہ ہمارے شعر وادب کا بڑا حصہ اصلاً ہماری گنگا جمنی تہذیب اورلبرل مزاج کی عکاسی کرتاہے۔ بیداور بات ہے کہ بھی کوئی ایک رنگ گہرا ہوجا تاہے، بھی کوئی دوسرارنگ حاوی ہوجا تاہے۔رنگوں کی بیآ نکھ مچولی ہمارےادب کی کمزوری نہیں،طاقت ہے۔

دکنی ادب کا ابتدائی دور خالص ہندوی رنگ کی نمائندگی کرتا ہے۔ پھر آ ہستہ آ ہستہ فارسیت قدم جمانے لگتی ہے۔ فارسی الفاظ، تراکیب، اسالیب، تشبیهیں، استعارے، قصے کہانیاں، مثنویاں اور داستانیں ہماری زبان کا حصہ بنے لگتی ہیں۔ سمر قند، بخارا، ایران، توران، مصراور بغداد کے نام ساعت میں رس گھو لنے لگتے ہیں اور تصور کے پردے پرایک انوکھی دنیا جگمگا اُٹھتی ہے۔ وقت کا مورش نا دب کا ناقد اور ہندوستانی تہذیب و ثقافت کا دل دادہ اس روش کو تشویش کی نظر سے دیکھتا ہے اور سوچتا ہے۔ ہمارے شاعروں اور ادیوں کو یہ کیا ہوگیا ہے۔ وہ گنگا کے کنارے بیٹھ کرفرات کی باتیں کرتے ہیں! وہ دور دلیس سے آنے والی بلبلِ ہزار داستان کی آواز تو سن لیتے ہیں کین پاس کے بیٹر پریٹھی کوک آخیس متوجہ نہیں کرتی! عجب طرفہ تماشا ہے واز تو سن لیتے ہیں گین یاس کے بیٹر پریٹھی کوک کو ساختیں متوجہ نہیں کرتی! عجب طرفہ تماشا ہے واز تو سن لیتے ہیں گین یاس کے بیٹر پریٹھی کوک کو ساختیں متوجہ نہیں کرتی! عجب طرفہ تماشا ہے۔ یا الٰہی ہے ماجرا کیا ہے۔

ماجرا اس لیے سمجھ میں نہیں آتا کہ ہم اس بنیادی نقطے کو بُھلا دیتے ہیں کہ جب دو تہذیبیں مل کرکسی نئ تہذیب و ثقافت کی داغ بیل ڈالتی ہیں تو تخیل کی آنکھ ہمیشہ فاصلے پرنگاہ جماتی ہے۔ دلِ آرز ومند کو حاصل سے کہیں زیادہ اُس کی طلب ہوتی ہے جواُس کی دسترس میں نہیں۔ غالب نے بہی تو کہا تھا:

#### عرش سے اُدھر ہوتا کاش کہ مکاں اپنا

ادب کی بوالعجبوں کوریاضی کی منطق سے نہیں سمجھا جاسکتا۔ یہاں محبوب کو بھی سامنے بھا کے دیکھتے ہیں۔ شعروا دب کا پنے تھا نظر بچا کے دیکھتے ہیں اور بھی سر جھکا کے دیکھتے ہیں۔ شعروا دب کا پنے تھا نظر بھا نظرت کا ایک ان تقاضوں کی روشنی میں قلم کار بھی سحرالبیان کے میرحسن کی طرح لکھنوی معاشرت کا ایک ایک نقش اُبھارتا چلا جا تا ہے اور بھی نہایت خاموثی کے ساتھ اس تاثر کو گرفت میں لینے کی کوشش کرتا ہے جو تہذیبی مظاہر کا عطیہ ہوتا ہے۔ اس نقط نظر سے جب ہم اردو کی منظوم میں لینے کی کوشش کرتا ہے جو تہذیبی مظاہر کا عطیہ ہوتا ہے۔ اس نقط نظر سے جب ہم اردو کی منظوم داستانوں بالخصوص کدم راؤ پیرم راؤ (نظامی)، چندر بدن ومنہ یار (مقیمی)، قصہ کنور منو ہر و مد مالتی بعنوان گلشن عشق (نصرتی)، قطب مشتری (ملا وجہی)، مینا ستونتی (غواصی)، طوطی نامہ فواصی)، کھول بن (ابن نشاطی)، سحرالبیان (میرحسن)، مثنوی دل پذیر (سعادت یار غواصی)، گزار شیم (دیاشکر شیم) وغیرہ کا مطالعہ کرتے ہیں تو احساس ہوتا ہے کہ یہاں مہدوستانی تہذیب و ثقافت کے مختلف مظاہر بھی ہیں اور ان کی تہد میں موجود وہ تہذیبی قوت بھی جو قوموں کو زندہ رکھتی ہے جب تک خود زندہ رہتی ہے اور جب دم توڑ دیتی ہے تو انسانی تمدن کا ایک بڑا حصہ ماضی کا ورتی بن جا تا ہے۔

پروفیسرقمرالہد کافریدی شعبہاُرد دُعلی گڑھ سلم یو نیورٹی علی گڑھ سے وابستہ ہیں۔

### محرنشيم الدين فريس

# د کنی مثنو یوں میں قو می پیجہتی کے عناصر

دکنی شاعری میں قومی بیجہتی کے عناصر کی تلاش وقعین اور تشخیص وتحسین سے قبل بیدواضح کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ قومی بیجہتی سے کیا مراد ہے؟ قومی بیجہتی سے مراد مشترک شناخت کا شعور ہے جوکسی ملک کے باشندوں میں پایا جاتا ہے۔ بیدا یک الیک سوچ یا جذبہ ہے جس کے تحت کسی ملک کے عوام یم محسوس کرتے ہیں کہ ان سب کی شناخت ایک ہے۔ اس تصور کا مطلب بیہ ہے کہ اگر چہم مختلف ذاتوں، مذاہب اور علاقوں سے تعلق رکھتے ہیں، الگ الگ زبانیں ہو لئے ہیں کہ ہم ترقی و ہیں گئی ہم ترقی و میں کہ ہم ترقی و کوشالی کے لیے ایک دوسر سے پر انحصار کرتے ہیں۔ ایک مضبوط اور ثروت مندقوم کی تشکیل کے لیے ایک دوسر سے پر انحصار کرتے ہیں۔ ایک مضبوط اور ثروت مندقوم کی تشکیل کے لیے ایک دوسر سے پر انحصار کرتے ہیں۔ ایک مضبوط اور ثروت مندقوم کی تشکیل کے لیے اس طرح کی بیجہتی لازمی اور ناگز پر ہوتی ہے۔

قومی پیجہتی کا سیدھاسادہ مفہوم قومی اتحادیا قومی وحدت ہے۔اس کا مطلب ملک کی ساری قوتوں کو وحدت ہے۔اس کا مطلب ملک کی ساری قوتوں کو وحدت کے خیال کونشو ونما اور بالیدگی ساری قوتوں کو وحدت نہیں ہے۔ہمارے سلے۔تاہم ہمارے ملک ہندوستان میں وحدت کا مطلب نسلی اور ثقافتی وحدت نہیں ہے۔ہمارے ملک کے خصوص ساجی ڈھانچے کے پیش نظر وحدت کا مطلب ہے گہرے اختلافات کے باوجود وحدت۔ یہ الفاظ دیگر کثرت میں وحدت۔ یہ الفاظ دیگر کثرت میں وحدت۔

ہندومتان بہت بڑا ملک ہے رقبہ کے لحاظ سے بھی اور آبادی کے اعتبار سے بھی۔ یہاں ایک ہزار چھے سو باون زبانیں اور بولیاں بولی جاتی ہیں۔ دنیا کے بڑے بڑے بڑے نداہب مثلاً ہندومت،اسلام، بدھ مت، جین مت، سکھ مت اور عیسائیت وغیرہ کے بیرو یہاں رہتے بستے

ہیں۔ یہاں کے باشندوں کے رسم ورواج ، غذائی عادتوں اور لباس میں بھی بے حد تنوع پایا جاتا ہے۔ جغرافیائی اعتبار سے بھی ہندوستان کے مختلف خطوں ، ان کی آب و ہوا اور موسی حالات میں ہڑا فرق واختلاف پایا جاتا ہے۔ لیکن ان سب اختلافات کے باوجود ہندوستان ایک سیاسی وحدت ہے جس کے ہر حصے میں ایک ہی دستور کی حکمر انی اور بالا دستی ہے۔ تمام ہندوستانیوں کو بقائے باہم کے اصول کے تحت ایک دوسرے کے ساتھ مل جل کر پر امن طریقے سے رہنا ہے اور ایک دوسرے کے ماتھ مل جل کر پر امن طریقے سے رہنا ہے اور ایک دوسرے کے ذہب اور عقائد اور ایک دوسرے کی ثقافت کا احترام کرنا ہے۔ یہی قومی پیجہتی ہے۔ گویا قومی پیجہتی کسی ملک کے باشندوں میں باہمی اختلافات کو وسیع النظری اور خوش دلی کے ساتھ ہرداشت کرنے کا سلیقہ بیدا کرتی ہے خواہ بیا ختلافات ساجی ہوں ، ثقافتی ہوں یا ذہبی ہوں۔

مخضریہ کہ تو می بیجہتی الیہ انصور ہے جو مختلف یا متفرق عوام اور ثقافتوں کو ایک متحدگل میں جوڑتا ہے۔ یہ ہم آ ہنگی ، مشترک شناخت اور ان سب سے بڑھ کر قو می شعور کا عمل ہے۔ اس کے ذریعہ لوگوں کے دلوں میں ایکتا، اتحاد، یگا گئت، باہم جڑے ہونے کا مشترک احساس، مشترک شہریت کا خیال اور قوم سے وفا دارر ہنے کا جذبہ فروغ یا تا ہے۔

قومی بیجہتی سے متعلق تمام خیالات وتصورات کی اصل الاساس قوم اور قومیت کے تصورات ہیں جن کی تاریخ بہت زیادہ قدیم نہیں ہے۔ یورپ میں ان کے ابتدائی ارتسامات نشاۃ فانید کے بعدا بھرتے نظر آتے ہیں جب کہ ہندوستان میں ان تصورات کے اولین نقوش انیسویں صدی سے ملتے ہیں۔ قوم اور قومیت کے موجودہ تصورات جدید ہیں ۔ قدیم زمانے میں قوم صدی سے ملتے ہیں۔ قوم اور قومیت کے موجودہ تصورات جدید ہیں ۔ قدیم زمانے میں قوم عبدقد یم میں مستعمل نہیں تھا۔ لیکن اس کے باوجود ہمیں بیدد کھر کرجرت ہوتی ہے مجدقد یم میں موجودہ مفہوم میں مستعمل نہیں تھا۔ لیکن اس کے باوجود ہمیں بیدد کھر کرجرت ہوتی ہے کہ قومی بیجہتی کے جومسائل اور مقتضیات ہیں ان میں سے بیشتر اردوادب بالخصوص دکنی شاعری میں بدرجہاتم پائے جاتے ہیں مثلاً حب الوطنی مختلف المذ اہب اور مختلف العقا کہ عوام کا باہمی میل میں بدرجہاتم پائے جاتے ہیں مثلاً حب الوطنی مختلف المذ اہب اور مختلف العقا کہ عوام کا باہمی میل ملاپ اور اتحاد ، عوام کے مختلف طبقات کا ایک دوسرے کی تہذیب و ثقافت کو جذب کرنا ، مختلف نبانیں بولنے والوں کا ایک دوسرے کی زبانوں کے الفاظ ، محاورات اور ضرب الامثال کو تبول نبانیں بولنے والوں کا ایک دوسرے کی زبانوں کے الفاظ ، محاورات اور ضرب الامثال کو تبول

کرنا، ایک دوسرے کے فنون لطیفہ کے اثرات کو اپنانا وغیرہ ۔ دکنی شاعری میں اس نوع کے جذبات اور ذہنی وَفکری رو یول کے فروغ یانے کے متعدداسباب ہیں۔

بيرتوسجى جاننة بين كدار دوزبان كالمولدومنشا شالي مند بالخصوص حضرت دملي اوراس کے نواحی علاقے رہے ہیں۔ شالی ہند سے اردوز بان صوفیائے کرام کے سایۂ رحمت میں دکن میں داخل ہوئی کیکن ان صوفیائے کرام کا حلقہ اثر محدود تھا۔اس کو وسعت ملی سلطان علاءالدین خلجی کی فتوحات دکن ہے جن کا سلسلہ <u>1294ء سے 130</u>8ء تک جاری رہا۔علاءالدین کی ان فتوحات کے نتیج میں شالی ہند کی زبانیں بولنے والے شکریوں کے قدم دوارسدر لیعنی جنوبی ہند کے آخری ہرے تک پہنچے اور ان کے ساتھ اردو بھی اینے قدیم روپ میں دکن کے مختلف خطوں میں پھیلتی رہی۔ دکن میں اردو زبان کی اشاعت میں مزید سرعت اور وسعت اس وقت پیدا ہوئی جب <u>132</u>7ء میں سلطان محر بن تعلق نے دہلی سے اپنا یا بیتخت دولت آباد ( دیو گیری ) کونتقل کیا۔ اب تک کی تحقیق کے مطابق قدیم اردویا د کنی زبان میں لکھنے ککھانے کا سلسلہ پاتخلیق ادب کا آغاز اس وقت ہواجب يهال بهمنی سلطنت كا قيام عمل مين آيا۔ دكن كي بهمنی سلطنت <u>134</u>7 ء مين شالي ہند کے تسلط واقتدار کے خلاف بغاوت کے نتیج میں قائم ہوئی تھی۔ بہمنی سلاطین نے اپنی خود مختاری کے اعلان کے ساتھ ہی اینے علاحدہ سیاسی وجود کومنوانے اور شال کے مقابلے میں اپنی ایک علاحدہ شاخت قائم کرنے کے لیے جوتد اپیراختیار کیس ان میں سے ایک پیھی کہ انھوں نے مقامی عناصر اور دلیی روایتوں کواپنایا اور انھیں بڑھاوا دیا بہمنی حکمران بڑے سیاس اور دوراندلیش تھے۔انھوں نے دیکھا کہان کی سلطنت میں غیر مسلم باشندے بھاری اکثریت میں یائے جاتے ہیں اور مسلمانوں کی تعدادان کے مقابلے میں بہت کم ہے۔اس غیرمسلم اکثریت کی دلجوئی کیے بغیرانھیں مطمئن اورخوش رکھے بغیروہ کامیابی سے حکومت نہیں کرسکتے ۔اسی خیال کے پیش نظر انھوں نے ا پنی ہندورعایا کےساتھے بڑی رعایت کی ،تہذیبی سطح پران کی متعددریتوں اور رسموں کوقبول کیا اور غیرمسلموں کواپنی فوج اور حکومت میں بڑے بڑے عہدوں پر فائز کیا۔ان سارے اقدامات کا مقصدية قاكه غيرمسلم باشندول مين مسلمانول اورمسلم حكمرانول كتبيّن جواجنبيت اورمغائرت كا

احساس ہے وہ ختم ہوجائے اوران کے ساتھ اپنائیت کا جذبہ پروان چڑھے۔دوریاں مٹ جاکیں اور باہمی اعتماد ،میل ملاپ اور بھائی چارے کا ماحول پیدا ہو۔ وہ اس مقصد میں کا میاب بھی رہے جس کے نتیجے میں دکن میں ایک مشترک تدن اور مخلوط تہذیب کی نشو ونما ہوئی۔

بہمنی سلاطین نے دکن کے ہندوراجاؤں ہے بھی دوستانہ تعلقات استوار کیے۔ان
کے مابین تخفے ، تحاکف کا تبادلہ ہوتا تھا اور وہ ایک دوسر ہے کی تقاریب میں شریک بھی ہوتے تھے۔ چنا نچہ بانی سلطنت علاء الدین حسن بہمنی کے ولی عہد محمد شاہ کی شادی میں کئی ہندوراجاؤں نے شرکت کی ۔بہمنی خاندان کے آٹھویں حکمرال فیروز شاہ بہمنی نے وج نگر کے راجہ دیورائے کی لڑکی سے شادی کی تھی ۔اس رشتے نے ہندوؤں اور مسلمانوں میں باہمی ربط ویگا نگت کے جذبے کو پروان چڑھانے اور مشتر کہ گچرکو فروغ دینے میں اہم کردارادا کیا۔عہد حاضر کے ہندو مورخوں نے فیروز شاہ بہمنی کو مشتر کہ تہذیب کے بانی اور دکنی ثقافت کا بنیاد گزار قرار دیتے ہوئے اس کی وسیع النظری اور رواداری کی بڑی تعریف کی ہے۔ دکن میں مسلم تہذیب پر مقامی اثرات کے نفوذ کا نمونہ بہمنی دور کی تغیرات میں بھی دیکھا جا سکتا ہے۔متاز مورخ ہارون خال اشرات کی تھیر کے نفوذ کا نمونہ بہمنی دور کی تغیرات میں بھی دیکھا جا سکتا ہے۔متاز مورخ ہارون خال شیروانی اپنی تصنیف کچرل ٹرینڈ زان میڈ ہویل انڈیا میں لکھتے ہیں کہ بہمنی طرز تغیر میں مقامی رحانات کی جھلک دیکھی جاسکتی ہے۔ کھڑکیوں ،کواڑوں اور دوسرے آرائشی تغیر کے نقش ونگار رحانات کی جھلک دیکھی جاسکتی ہے۔ کھڑکیوں ،کواڑوں اور دوسرے آرائشی تغیر کے نقش ونگار سے ہندوطرز تغیر کے اثرات نمایاں ہیں۔

دکن کے جس علاقے پر بہمنی سلاطین کی حکومت تھی اس میں جنوبی ہندگی تین بڑی زبانیں لیعنی تیلگو، کنڑی اور مرہٹی بولنے والے لوگ آباد تھے۔ان علاقوں کے باشندے ثقافتی اعتبار سے مختلف رسم ورواج کے حامل تھے۔ بہمنی بادشاہوں نے پہلی بار جنوبی ہند میں بسنے والی قوموں کوایک شیرازے میں باندھا۔ان میں قومی اتحاد، میل جول اور بھائی چارگی کے جذبات کو ابھارا، ساجی مساوات اور انسانی اخوت کے ظیم تصورات کی اشاعت کی جوان کے عقیدے کا حصہ تھے۔اس سلسلے میں ڈاکٹر زور رقم طراز ہیں:

''دکن کے تدن کی تعمیر میں جتنا بہمینوں کا حصہ ہے کسی اور سلسلۂ سلاطین کا نہیں ہے۔ انھوں نے جب اس ملک میں اپنی سلطنت قائم کی تو یہاں کے مختلف علاقوں میں مختلف راجاؤں کی حکومتیں تھیں۔انھوں نے اپنی حکمت عملی سے مہارا شٹرا، کرنا ٹک اور تلنگانہ تینوں لسانی علاقوں کوا یک ہی سیاست اور حکومت کے تحت متحد کیا''۔

( ڈاکٹرزور، دکنی ادب کی تاریخ)

تہمنی سلاطین نے دکن میں جس گنگا جمنی تہذیب کی صورت گری کی تھی اور جس حکمت عملی سے ہندوؤں اورمسلمانوں کوشر وشکر کردیا تھا'بعد کے زمانے میں بھی ان کی اس روش کی پیروی کی گئی اور بہمنی سلطنت کے زوال کے بعد قائم ہونے والی سلطنتوں نے بھی مذہبی رواداری ادرمیل ملای کی فضا کونہ صرف برقر اررکھا بلکہ اس کومزید مشخکم بھی کیا۔ چنانچہ بیجا پور کی عادل شاہی سلطنت کے بانی یوسف عادل شاہ نے بھی فیروز شاہ بہمنی کی تقلید کرتے ہوئے ایک ہندوکلندراؤ کی بیٹی سے شادی کی جوایک مرہٹہ سر دارتھا۔ بیجا پور کا یا نچواں حکمر ان علی عادل شاہ اول ایسا وسیع القلب واقع ہواتھا کہ و جیانگر کے راجا کی ماں کو ہ بھی امّاں کہتا تھا۔ جب اس کے بیٹے کا انقال ہوا تو تعزیت کے لیے وہ خود بنفس نفیس و جیانگر گیا۔ علی عادل شاہ کے جانشین ابراہیم عادل شاہ ثانی نے بھی ایک ہندوخاتون سے شادی کی تھی ۔ ابراہیم عادل شاہ ثانی کو سنسکرت اور ہندوستانی موسیقی میں بڑی مہارت حاصل تھی۔ وہ شاعرتھا اور موسیقی میں مہارت کے سبب'' حجگت گرؤ' کہلاتا تھا۔ابراہیم کی سلطنت میں رعایا کی اکثریت ہندواور مرہٹےتھی۔ابراہیم ہندو ندہب کا بڑا احترام کرتا تھا۔اس کی تصنیف کتاب نورس میں ہندوؤں کے دیوی، دیوتا وُں مثلاً سرسوتی ، گنیش، شیواوراندر کی تعریف میں گیت ہیں۔ابراہیم کی اس آزادہ روی کے پیچھے ہندورعایا کوایئے قریب کرنے کا حذبہ کا رفر ماتھا۔اس کےان گیتوں کے کچھنمونے ملاحظہ ہوں سُرستی سوچه سندری مها اتم حات نرمل ایک ہست ببتک دوجے یانٹری سمرن

تیح شبه شنکھ چوتھے کرکمل

(سرسوتی صاف خوبصورت پاک اوراعلیٰ ذات ہے،اس کے ایک ہاتھ میں کتاب دوسرے ہاتھ میں آتاب میں سنچھ اور چوشے ہاتھ میں کمل ہے)۔

کنپتی تم روپ کی تنگ جوت مانو سور جگمگے رت بسنت سود یشٹ سادشٹ بھئی ونائک منوہر سن مکھ دیکھن سود یشٹ سادشٹ بھئی ونائک منوہر سن مکھ دیکھن

(ائیش تمہارے روپ کی ادنیٰ جھلک ایس ہے جیسے موسم بہار میں سورج جگمگار ہا ہے۔خوبصورت ونا تک کی دکشی کے آگے ہرنوٹے کی آئیکھوراستہ دیکھنامشکل ہے)

(بحواله كتاب نورس مرتبه پروفيسرنذ براحمه)

عادل شاہی سلاطین عوام کے عقائد پر معترض نہ ہوتے تھے اور مذہبی رسومات کی ادائیگی میں مداخلت نہیں کرتے تھے۔خزانے کی نگرانی شاہی مراسلت اور سفارت خانے پر ہندو امرامامور تھے۔ڈی سی ور مااپنی تصنیف ہسٹری آف بیجا پور میں رقم طراز ہیں:

'' عادل شاہی حکمرانوں کے تعلقات اہل ہنود سے بہت اچھے تھے اور سلطنت میں کبھی تبدیلی مذہب کی مہم نہیں چلائی گئی۔ مالگزاری اور عدلیہ جیسے اہم محکموں کے دفاتر ہندوؤں کے ذمہ تھ'۔

گوکنڈے کے قطب شاہی حکمرانوں نے بھی اپنی مملکت میں ہر مذہب وعقیدے کے لوگوں کو آزادی عطاکی اورایک ایسے ملے جلے اور مخلوط تدن کو پروان چڑھایا جو تلنگ آندھرا تہذیب اور اسلامی معاشرت کے بہترین عناصر کا امتزاج تھا۔ اس خاندان کے تیسرے حکمران ابراہیم قطب شاہ نے اپنے بھائی جمشید قطب شاہ کے خوف سے گوکنڈے سے بھاگ کرو جگر میں پناہ حاصل کی تھی۔ و ج نگر کے راجہ رام راج نے اس قطب شاہی شنم اوے کی بڑی آؤ بھگت کی۔ ابراہیم قطب شاہ نے و ج نگر میں سات سال گزارے۔ اس نے بھاگیرتی نامی ایک ہندو عورت سے شادی کی ۔ جمشید کی وفات کے بعد ابراہیم نے گوکنڈہ کے ہندوامراکی مدد سے تخت سلطنت پر جلوس کیا۔ ابراہیم قلی اپنی ہندورعایا میں نہایت مقبول تھا۔ وہ اسے ' ملک بھرام' کہتے سلطنت پر جلوس کیا۔ ابراہیم قلی اپنی ہندورعایا میں نہایت مقبول تھا۔ وہ اسے ' ملک بھرام' کہتے سلطنت پر جلوس کیا۔ ابراہیم قلی اپنی ہندورعایا میں نہایت مقبول تھا۔ وہ اسے ' ملک بھرام' کہتے سلطنت پر جلوس کیا۔ ابراہیم قلی اپنی ہندورعایا میں نہایت مقبول تھا۔ وہ اسے ' ملک بھرام' کہتے

تھے۔ قطب شاہی خاندان کے پانچویں حکمرال سلطان محمد قلی قطب شاہ کی محبوبہ بھی ایک ہندو رقاصہ بھاگ متی تھی۔ قطب شاہی سلطنت میں ہندوؤں کو بڑے بڑے عہدے دیئے جاتے تھے۔ سلطان ابوالحسن تاناشاہ کے وزیر اکٹا اور مادنا نامی دو برہمن تھے۔ قطب شاہی سلاطین مذہبی معاملات میں نہایت کشادہ دل ، روادار اور وسیع انظر واقع ہوتے تھے۔ انھوں نے تکنگی زبان سیھی، تلکوعورتوں سے شاد میاں کیں حتی کہ اپنے آباوا جداد کا ترکستانی لباس ترک کرکے تائیگانے کا لباس پہننا شروع کیا۔ ان کے عہد میں ہندواور مسلمان مل جل کر رہتے اور ایک دوسرے کی عیدوں تہواروں 'خوشیوں اورغم میں شریک رہتے تھے۔ ہندو مسلم اتحاد کا یہ مظاہرہ دکئی کے گھرکی پیچان بن گیا تھا۔

دکن کے مسلمان محکمرانوں کی قلم و میں کئی زبانیں بولنے والے علاقے ، الگ الگ فلام اللہ بے ماننے والے اور مختلف رنگوں اور نسلوں کے لوگ شامل تھے۔ لیکن ان حکمرانوں نے اپنی سلطنت میں ان سب کو ایک بھٹ اور متحدر کھا۔ ان کے زمانے میں قوم ، قو میت اور سیکولرازم کے وہ تصورات تو نہ تھے جو آج ہیں لیکن ان کے بغیر ہی ان سلاطین کی رعایا میں بڑی میکہ لی اور سیکولرازم کے اوصاف پائے جاتے تھے۔ اوب بجبی پائی جاتی تھی ان کی سوچ اور رویے میں سیکولرازم کے اوصاف پائے جاتے میں سات کی چونکہ ساج کا آئینہ اور سات کی امنگوں اور آرز وو ان کا ترجمان ہوتا ہے اس لیے اس میں سات کی تصویر کو بہ آسانی دیکھا جا سکتا ہے۔ دکنی اوب بھی اپنے دور کے مزاج و ماحول کا آئینہ ہے۔ اس میں بھی ہندو سلم ملی جلی ثقافت کی وہی تصویر اور سیکولرازم کی وہی روح نظر آتی ہے جو حقیقت میں اس دور کے سات اور معاشرے میں موجود تھی۔

ادب کی تخلیق میں موضوع اور مواد کی بڑی اہمیت ہوتی ہے۔ دکنی شاعروں نے اپنی شعری تخلیقات میں جہاں اسلامی موضوعات مثلاً تصوف وعرفان اور فقہ وغیرہ کو برتا وہیں انصول نے کسی ذبنی تحفظ اور تر دد کے بغیر ہندوصنمیات یا دیو مالائی روایات کو بھی موضوع بنایا۔ مثلاً بہمنی دور کے شاہ کار'' کدم راو پدم راؤ' کو لیجیے جوار دو کی پہلی مثنوی ہے۔ اس مثنوی کے مصنف فخر دین نظامی نے اس میں جوقصہ پیش کیا ہے وہ تبدیلی قالب سے تعلق رکھتا ہے۔ راجہ کدم راوا کھر ناتھ

نامی ہوگی سے اپنی روح کو دوسرے کے مردہ جسم میں منتقل کرنے کامنتر سیکھتا ہے۔جس کے نتیج میں اسے بڑی پریشانیوں اور مصائب وآلام کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔

تبدیلی قالب سنسکرت اوب کا نہایت مقبول موضوع رہا ہے۔ سنسکرت میں اِسے پر شریرآ ویش، دیہا نتر آ ویش، یا پر کائے پرویش کہاجا تا ہے۔ یوگ ودیا میں روح کی منتقلی ممکن ہے۔ ہٹ یوگ کے منی پورک چکر کوسدھ کر لینے والا یوگی اپنی روح دوسرے کےجسم میں لے جانے پر قادر ہوسکتا ہے۔ یہ تصوراصل میں ہندوعقیدہ تناشخ سے جڑا ہوا ہے جواسلامی تعلیمات کے بالکل منافی ہے کیکن فخر دین نظامی نے قصے کی حثیت سے دیکھا اور اسے اپنی مثنوی میں پیش کیا۔ قصے میں زور پیدا کرنے کے لیے نظامی نے ہندوؤں کی بدشگونی اور تو ہم کوبھی قصے کا جز بنایا ہے۔ جب کدم راوجوگی اکھر ناتھ سے منتز سکھنا شروع کرتا ہے تو مندر کاکلش ٹوٹ کر گر پڑتا ہے۔ قد یم ہندوعقیدے کے مطابق سے برشگونی ہے۔ نظامی نے اس کاذکر اس طرح کیا ہے:

کھیا راق یہ بدیا منجہ سکھاو کہونَمان قوں[پکھ]نہ دے منجہ سکھاو اکھرناتھ پر مان لے راؤ کے امر بدیا تب کیے تھاؤ کے امرناتھ منتر سکھا یا رہس یکا یک پڑیا ٹوٹ مندر کلس بخائے بہت اُو شُکُن راو کوں نہ پوچھیا کے ، راو اس بھاو کوں

انسانی روح کے ایک پیکر سے دوسر ہے پیکر میں منتقل ہونے کا تصور نہا ہے سنسنی خیز اور حیرت انگیز ہے اس لیے اس حقیقت کے باوجود کہ اس تصور کی اساس ہندوستانی بلکہ خالص ہندو فلسفے پربنی ہے دکنی شعرانے نہا ہے فراخد لی سے اپنی منظوم داستانوں میں اس تصور کوموضوع بنایا،
کیونکہ داستان کی جرت زائی اور استعجاب آفرینی میں اس سے بڑی مدد ملتی تھی۔ نظامی کے بعد تبدیلی قالب کے اس تصور کو ملک خوشنود نے مثنوی ''جنت سنگھار'' میں پیش کیا۔ اس مثنوی میں آٹھ الگ رنگوں کے محلات کا ذکر ہے ان میں سبزمحل کی داستان میں انتقال روح یا تبدیلی قالب کا بہی تصور ہے۔ اس قصے میں بھی ایک سید ھے سادے بادشاہ کا عیار اور چالباز وزیر دستور قالب کا بہی تصور ہے۔ اس قصے میں بھی ایک سید ھے سادے بادشاہ کا عیار اور چالباز وزیر دستور تورید کے سے بادشاہ کوایک مردہ ہرن کے جسم میں اپنی روح کو نتقل کرنے پر اکسا تا ہے۔ سادہ لوح

بادشاہ جب اپنی روح کومردہ ہرن کے جسم میں منتقل کرتا ہے تو وزیر بادشاہ کے جسم میں داخل ہو کر تخت وتاج پر قابض ہوجا تا ہے۔اس سلسلے کے چندا شعار ملاحظہ ہوں:

کہا دستور نے اے شاہ غازی کرم سوں کر بندے کا دلنوازی

گیا ہے جو ہرن مردہ پڑا ہے سلامت ہے ولے کچے نمیں جھڑیا ہے

عجب او کیمیا تیرا دکھا توں تراجیو اِس ہرن میانے لیجا توں
نہیں سمجھا نول اوشاہ گیائی بدی کا دل میں دھرتا او نشانی
ہوا جب شاہ اپنے دھڑستی دور گیا تو شہہ کے دھڑمیں بیگ دستور

اصل بادشاہ ہرن کی جون میں جنگل میں آوارہ و پریشان پھر تا ہے کین بالاً خرحق کی جیت ہوتی ہے اور بادشاہ کوا پنااصل جسم واپس مل جاتا ہے۔قطب شاہی دور کے شاعرا بن نشاطی نے بھی اپنی مثنوی پھول بن کی ایک کہانی میں نقل روح کا قصہ پیش کیا ہے۔

دکنی شعرانے جہاں عرب وعجم کی روایتوں کواپئی مثنویوں کا موضوع بنایا وہیں ہندوستانی قصوں یا سنسکرت سے ماخوذ کہانیوں پر بھی بلند پایہ مثنویاں کھی ہیں۔ایک طرف یوسف زلیخا، کیل مجنوں، نوسر ہار، قصہ بے نظیر (تمیم انصاری کی داستاں) اور سیف الملوک و بدلیج الجمال جیسی مثنویا لکھیں جن کی اصل عربی روایات ہیں تو دوسری طرف انھوں نے جنت سنگھار، بہرام وگل اندام موسوان شاہ وروح افزاجیسی مثنویاں کھیں جو مجمی یا ایرانی روایات پر ببنی ہیں۔اس کے ساتھ ساتھ انھوں نے سنسکرت قصوں کے فارسی تراجم سے بھی استفادہ کیا اور کدم راواور پرم راو کے علاوہ انھوں نے سنسکرت قصوں کے فارسی تراجم سے بھی استفادہ کیا اور کدم راواور پرم راو کے علاوہ بھوگ بل ، بینا ستونتی، طوطی نامہ، گشن شق ، چندر بدن و مہیار، سنگھا س بیسی ، کام روپ و کام لٹا وغیرہ جیسی مثنویاں بھی لکھیں جو ہندوستانی روایات پر ببنی ہیں۔ یعنی قصوں کے انتخاب میں انھوں نے عرب ، عجم اور ہندوستانی قصوں کے درمیان کوئی جمید بھاؤنہیں برتا۔ دلچیپ بات یہ ہے کہ مثنوی کا قصہ خواہ عرب کی روایات پر ببنی ہو یا ایران کی دئی شعرانے ان روایتوں سے صرف قصے کے بلاٹ اور کردارا خذ کیے ہیں۔ان کی مثنویوں کا تہذیبی پس منظر اور ماحول سارے کا ساراد کی اور ہندوستانی ہے۔مثلاً بہمنی دور کے شاعراشرف بیابانی کی مثنوی ''نوسر ہار'' کو لیجے۔اس مثنوی کا اور ہندوستانی ہے۔مثلاً بہمنی دور کے شاعراشرف بیابانی کی مثنوی ''نوسر ہار'' کو لیجے۔اس مثنوی کا اور ہندوستانی ہے۔مثلاً بہمنی دور کے شاعراشرف بیابانی کی مثنوی ''نوسر ہار'' کو لیجے۔اس مثنوی کا

موضوع واقعہ کر بلا ہے۔ اس کے کرداروں میں حضرت سیدنا حسین "، یزید، عمر بن سعد وغیرہ سب عرب سے تعلق رکھتے ہیں۔ اِس میں اشرف نے جب حضرت شہر با نو کے کردار کو متعارف کروایا تو ان کے پیش نظر ہندوستانی عورت اور اس کے جذبات واحساسات تھے۔ ان کے ذہن میں عرب کی کسی خاتون کا نہیں بلکہ ہندوستانی عورت کا تصور موجود تھا اور مثنوی میں انھوں نے اس کی عکاسی کی سے ۔ نوسر ہار میں بعض زیورات اور تہذیبی مظاہر کا ذکر بھی ہے جو خالص ہندوستانی ہیں۔ اس کی ہانسرور، ہندوستانی جی مقامی لئے مانسرور، ہندوستان کے خاص پرندوں ہنس، کوئل اور طوطے کے علاوہ لئکا اور ھیکھی جیسے مقامی عناصر کا بھی ذکر آیا ہے۔ شہادت حضرت امام حسین "سے زمین، آسان، چرند پرندسب پردھ کا پہاڑ فوٹ بڑا۔ اشرف کہتا ہے:

دکنی شعرائے تخلیقی وجدان اور تحت الشعور میں ہندومسلم بھائی چارے اور میل ملاپ

کے جذبات اس قدررَ ہے بسے تھے کہ انھوں نے شعوری یا لاشعوری طور پراگرا یک جانب عرب و
عجم کی داستانوں اور کر داروں کو ہندوستانی ماحول اور ہندوستانی تہذیب کے رنگ میں ڈبویا ہے تو
دوسری جانب ہندوستانی قصوں اور ہندوستانی کر داروں کو مسلمانوں کے ثقافتی سیاق میں پیش
کرتے ہوئے کوئی ججب محسوں نہیں کی ہے۔ مثلاً قطب شاہی دور کے شاعر غواصی نے اپنی مثنوی
میناستونتی کا قصہ ایک ہندوستانی لوک کہانی کے فارس ترجے سے لیا ہے۔ اس مثنوی کی ہیرو کین میناستونتی کا شوہر لورک، بینا کی رقیب را جکماری چنداوغیرہ سارے کر دار ہندو ہیں لیکن مثنوی میں

جابجااسلامی تعلیمات ،مسلمانوں کی ثقافت اور روایات جملگتی نظر آتی ہے۔مثلاً مینا کی زبانی ان ابيات كوديكھيے:

تنفی کی مناحات اول قبول ہورسول سے خوشنود اس پر خدا ہورسول جے جوں ملانے کو آتا کریم تو اس دھات سوں لا ملاتا رحیم

خدا تج سے راضی نہ راضی رسول جتنے جیو دوزخ کری تو قبول

میناایک ہندوعورت ہے کیکن وہ مناجات کررہی ہے،خدا اوررسول کو یا د کررہی ،خدا کوکریم اور دحیم کہدرہی ہے۔دوزخ کا ذکر کررہی تواس سے ظاہر ہوتا ہے کماس دور میں مسلمانوں کے بیسارےتصورات ہندوؤں میں بھی عام تھے۔اس مثنوی میں اہلیس،شیطان ،خصر، آب حیات ،سکندر نظلمات،اسلعیل، کعبه، بهشت،شداد، قارون، مامان، جیسےاسااور تلمیحات بھی ملتی ہیں جواسلامی پس منظر کی حامل ہیں کیکن ان کے ساتھ ساتھ ہندوعقائداور ہندو تہذیب بھی اینا جلوہ کھاتی ہے۔مثلاً دلالہ جب مینا کواینے شوہرلورک سے بے وفائی کرنے اور راجہ بالا کنوار کے ساتھ عیش کرنے کی ترغیب دیتی ہے تو یا کدامن مینااس کا جواب اس طرح دیتی ہے:

سُنی بات اس کی جو مَینا سندر دیا جوش لھوکوں اٹھی بول کر دغا دینے منگتی ہے کٹنی جھنال سنتیال سنتی اپنے ست کون جور کھنا سنبھال

اِتا سُن يو ناچيز کنني جھڻي کتي ٻول اتاس تو بختال پھڻي عجب کوچ کٹنی توں ہے بے دھرم نہ رکھتی مجرم ہورلیتی شرم

سی ہندواں کی جلے ایک دن ہماری عمر ساری جلنا کٹھن

کہ جیتے سپتاں کی سوہوں گرد میں کوپڑ تو منج آہ کے درد میں

غواصی نے اس مثنوی میں بید کھایا ہے کہ قصے کے آخر میں راجہ بالا کنوار را جکماری چندا کواس کی برچلنی کی یاداش میں سنگسار کرواتا ہے ۔غواصی کی دوسری مثنوی ''طوطی نامہ'' میں بھی بدکر دارعورتوں کوسنگسار کیا جاتا ہے۔ یہ سزائیں اسلامی قانون کےمطابق ہیں جب کہ غواصی کی دونوں مثنو یوں کا قصہ ہندوستانی اور کر دار ہندو ہیں لیکن مثنوی کی تصنیف کے وقت غواصی کے ذہن میں ہندوؤں اور مسلمانوں کی تفریق نہیں تھی۔

عادل شاہی عہد کے شاعر ملک الشعر انصر تی نے اپنی مثنوی ''گلشن عشق' میں کنور منوہر اور مد مالتی ، چندرسین ، اور مد مالتی کے عشق کی داستان ظم کی ہے۔ اس مثنوی کے تمام کر دار جیسے منوہر ، مد مالتی ، چندرسین ، چپپاوتی ، راجہ بکرم ، سور بل اور دھرم راج سب ہندو ہیں۔ اس مناسبت سے نصر تی نے منوہر اور مد مالتی کی شادی کے موقع پر ہندور سم ورواج جیسے آرتی اتارنا ، چوک پورنا وغیرہ کا ذکر کیا ہے ، چپاوتی منوہر کی آرتی اتارتی ہے۔

سو اس سُور کوں دکھے چپاوتی کری مستعد نورتن آرتی دھریک ہاتھ دھن نورتن آرتی کھڑی ہے سنگاتی اُپر وارتی دوجے ہاتھ سول کر انچل کا چنور اڑاتی ہے ہر ہر گھڑی تس اُپر

نصرتی نے منو ہر اور مد مالتی کی شادی کی جن رسموں کا ذکر کیا ہے ان میں سے بہت ساری دکن کے مسلمانوں میں بھی رائج تھیں۔ مثلاً چوک پورنا یا چوک بھرائی، ہلدی، سدھنوں، باراتیوں اور نوشہ کے استقبال کے لیے قماشاں یا پاؤں گھڑیاں بچھانا، سدھنوں کی صندل پھول سے تواضع کرناوغیرہ نفرتی نے گلشن عشق میں بیساری شمیں دکھائی ہیں۔ چندا شعار دیکھیے:

نول نورتن شو اُپر کر شار قماشاں بچھا پاؤں تل زرنگار صندل پھول سوں رکھ بیسمریاں کی مان بلا لے چلے شوکو کر جیو کی پران

دونوں دھیرتے رہت رہانہ تب روانہ ہوئے چاؤ سوں ات عجب ہلد زعفرانی کے گھرتے طبق ہوت ہوت کا ورق اس مثنوی کی خاص بات ہے کہ نصرتی نے اس میں ہندور سم ورواج کے ساتھ نکاح کے اسلامی طریقوں پڑمل ہوتا ہوا دکھایا ہے۔ مثلاً مثنوی کے جس باب میں منو ہراور مدمالتی کے بیاہ کی تفصیلات ہیں اس کا عنوان' عقد بستن منہ و مالتی'' ہے۔ ظاہر ہے ہندوؤں میں وواہ ہوتا ہے بیاہ کی تفصیلات ہیں اس کا عنوان' عقد بستن منہ و مالتی'' ہے۔ ظاہر ہے ہندوؤں میں وواہ ہوتا ہے

عقد نہیں ،کین نصرتی نے کوئی خیال کیے بغیر منو ہراور مد مالتی کا وواہ نہیں بلکہ عقد کروایا ہے۔مزے کی بات سے ہے کہ اس موقع پر پیڈت یا پروہت نہیں بلکہ قاضی موجود ہے اور وکیل بھی و نیز دلہن مد مالتی کا مہر بھی مقرر کیا گیا ہے، جب کہ ہندوؤں میں مہر کا کوئی تصور نہیں۔اس طرح نصرتی کی سے مثنوی دکن کی ہندومسلم مشتر کہ تہذیب اور بیجہتی کا خوب صورت مرقع پیش کرتی ہے۔

دکن کےمسلمانوں نے ہندوؤں کےمتعددرسم ورواج ،طورطریق اورتو ہمات اپنالیے جن کی ان کے اپنے ذرہب میں کوئی گنجائش نہیں تھی۔مثلاً شاہی محلات میں اور امراکے یہاں بچوں کی ولا دت پرنجومیوں کی خد مات حاصل کی جاتی تھیں جونومولود بچوں کےزائیج تیار کرتے اوران کے مستقبل کے بارے میں پیشن گوئی کرتے تھے۔ حکیم نظام الدین احمد گیلانی صاحب'' حدیقتہ السلاطين ' كاصتا ہے كہ جب سلطان محمد قطب شاہ كے يہاں شنرادہ عبدالله قطب شاہ كى ولادت ہوئی تواہل تنجیم نے ستاروں کی حیال دیکھ کرید فیصلہ سنایا کہ شمزادہ نہایت بلندا قبال اور ستودہ صفات ہوگالیکن بادشاہ کو چاہئے کہ بارہ برس تک اُسے نہ دیکھے ورنہ بدشگونی ہوگی۔بارہ برس بعد جب شنرادےاور بادشاہ کےستارے متحد ہو جائیں تو بادشاہ اپنے فرزندکود کچھسکتا ہے تب کوئی خدشہ نہ ہوگا۔نجومیوں کے کہنے کے مطابق سلطان محمد قطب شاہ نے شنرادہ عبداللہ قطب شاہ کی برورش علحد محل میں کی اور جب اس کی عمر بارہ برس کی ہوگئی تو اس کا دیدار کیا۔ بیقصینیم کی مثنوی گلزار نسیم کے بادشاہ زین الملوک اور اس کے فرزند تاج الملوک کی داستان سے گہری مماثلت رکھتا ہے لیکن اس کاراوی قطب شاہی دور کی معتبر تاریخ حدیقتہ السلاطین کا مصنف حکیم نظام الدین احمہ ہے۔ بہر حال اس سے بیہ بات سامنے آتی ہے کہ ہندوتدن کے زیراٹر دکن کےمسلم معاشرے میں بھی نجومیوں ، ر مالوں اور فال نکا لنے والوں کی با توں پراعتقا در کھا جاتا تھا۔ دکنی مثنویوں سے بھی دکنی ساج میں رائج اس رسم کی توثیق ہوتی ہے۔ان مثنو بول میں ہم دیکھتے ہیں کہ بادشاہ کا دین و مذہب خواہ کچھ ہوشنمرادے پرشنمرادی کی ولادت پر اہل تنجیم اور اہل تفاول کی خدمات حاصل کی جاتی ہیں۔ ان سے نومولود کی قسمت کا حال دریافت کیا جاتا ہے۔ان مثنویوں میں دکھایا گیا ہے کہ بادشاہ اولا د نہ ہونے کے سبب مایوں اورغمز دہ ہے۔ وہ تخت و تاج تیا گ کر گوشہ نشین ہونا حیا ہتا ہے کیکن نجومی

شنہ ادے کی ولا دت کی پیشن گوئی کر کے بادشاہ کومسر ورکرتے ہیں۔شنہ ادے کی پیدائش برشاہی نجوی اس کی قسمت کا حال بتاتے ہیں اورآنے والے خطرات یا مہمات سے آگاہ کرتے ہیں۔ شنرادے کا نام بھی نجومیوں کےمشورے سے رکھا جا تاہے۔ چندنمونے ملاحظہ ہوں۔

متنوى سيف الملوك وبدليج الجمال (مصنفه غواصي) مين مصركا بإدشاه عاصم نول فرزند کے نہ ہونے کے سبب نہایت متفکر غم زدہ اور دلگیر ہے۔ بادشاہ کی پریشانی جان کروزراسے تسلی

دیتے ہیں اورنجومیوں کوطلب کرتے ہیں:

شہنشاہ کو دھیرک دے سب ایک بار نجومیاں کوں پکدھرتے حاضر کیے جھا شاہ کا راز ظاہر کیے د کھے کھول جیوں شہ کے طالع قوی خوشی سب کے تنین مکھ دکھائی نوی ستارا اٹھا جاگ شہ بخت کا ہوا وقت خولی کیرے وقت کا شہنشہ کے طالع قوی مائے کر بثارت دیے شہ کوں یوںآئے کر کہ اے بادشاہ بھوگنی بخت ور توں فرزند کے کارن اب غم نہ کر یمن کے جو راجے کی بٹی ہے ایک پندرسور کھاتے ہیں رشک اس کوں دیک اوے منگ تج شاہ کول وو سج کہ دے گا خدا اس تھ فرزند تج

وزیراں سنے شاہ سوں یوں بچار

اس دور کے دکنی ساج میں بلا تفریق مذہب وملت نومولود کی تاریخ ولادت دن ، ساعت، گھڑی،ستاروں کی حرکت اوران کے برج کے مطابق نجومیوں کےمشورے سے اس کا نام رکھا جاتا تھا۔ چنانچہ مثنوی گلثن عشق میں نصرتی نے دکھایا ہے کہ کنگ گیر کے راجا بکرم نے نجومیوں کے مشورے پراینے بیٹے کا نام منہر (منوہر) رکھا جو داستان کا ہیروہے۔

پچھیں خوب تقویم پر دھر نظر رکھیا نا نو اس کا سو منہر کنور طبعی کی مثنوی''بہرام وگل اندام''میں ملک روم کا حاکم کشورشنرادے کی ولادت پر نجومیوں کی رائے سےاس کا نام بہرام رکھتاہے۔

سُنا بادشه سو منجم بلا رکھا تانوں بہرام طالع کھلا

جنیدی کی مثنوی''ماہ پیکر'' میں غرنی کا تاجر عبداللہ اپنے یہاں فرزند کی ولادت پرشہر کے سب سے بڑے ماہر نجوم ورمل کو بلا کراس سے نومولود کا نام تجویز کرنے کی درخواست کرتا ہے۔ اوراس کے مشورے سے بیچے کا نام'' پیکر'' رکھتا ہے۔

نجوم کے ستاریاں کوں سب راس کر رکھیا ناوں اس کا سو پیکر ککر اسی طرح مثنوی کی ہیروئین ماہ کا نام بھی اس کے باپ حسن میمندی نے نجومیوں اور ر مالوں کے مشورے یر'' ماہ''رکھا۔

نیکا نانوں اس کا رکھے ماہ کر اتھا او وَقت سعد سب خوب تر شادی بیاہ کے موقع پر بھی مبارک تاریخ، دن اور شُھھ گھڑی کا خیال رکھا جاتا تھا۔اس خصوص میں مثنوی'' بہرام وگل اندام'' کے درج ذیل اشعار دیکھیے ۔

مہندس سطر لاب لے ہاتھ میں ارسطونمن دیکھ تل سات میں موافق ستارے سوں بہرام کا پڑیاں جیونکہ تارا گل اندام کا کھیا عقد باندوں یو قاضی تمیں اودونوں ہےاول تے راضی تمہیں

دکن میں اگر مسلمانوں کی تہذیب و ثقافت نے ہندووں کو متاثر کیا تو دوسری طرف ہندو سنسکرتی مقامی روایات اور رہن سہن کے طور طریقوں نے مسلمانوں کو متاثر کیا۔ گویا دکن میں مسلمانوں اور اہل ہنود کے مابین تحد نی اثر پذیری کیے طرفہ نہیں تھی بلکہ ایک ثقافتی لین دین تھا جو مہری اختلاف کے باوجود وقوع پذیر ہوا۔ ہارون خال شیروانی اپنی تصنیف ''دکنی کلچ'' میں رقم طراز ہیں: 'دہمنی سلاطین اور و جیانگر راج خواہ کیے ہی ایک دوسرے کے حریف کیوں نہ ہوں وہ نہ صرف ہیں: دہمنی سلاطین اور و جیانگر راج خواہ کیے ہی ایک دوسرے کے حریف کیوں نہ ہوں وہ نہ صرف ایک دوسرے کے خریف کیوں نہ ہول وہ نہ صرف ایک دوسرے کے کھر کے ( تئین ) روا دار تھے بلکہ اس کو اپنانے میں مضا گفتہیں سمجھتے تھے۔ چنا نچہ اس دور میں ہندومعز رین اور شرفا کے گھر وں میں عور تیں مسلم خوا تین کی طرح پر دہ کیا کرتی تھیں''۔ اس دور میں ہندوک اور شالی ہنداور دیگر مقامات سے آنے والے مسلمانوں پر مشتمل تھیں۔ اس دور میں مسلمانوں میں تصوف کی تعلیمات اور ہندووں میں نگایت اور جھگتی تحریک سے بھیلنے گی۔ ان تحریکوں نے عوام اور خواص دونوں ور ہندووں میں نگایت اور جھگتی تحریک سے بھیلنے گی۔ ان تحریکوں نے عوام اور خواص دونوں ور ہندووں میں نگایت اور جھگتی تحریک سے بھیلنے گی۔ ان تحریکوں نے عوام اور خواص دونوں

کے ذہنوں اور سوچنے کے انداز کو متاثر کیا اور ان میں انسان دوتی ، بھائی چار ہے اور رواداری کے جذبات بیدار کیے۔ مسلمانوں نے ہندو دھرم سے بہت سے میلانات مستعار لیے۔ ویدانت اور بھگی میں قلب واحساس کی اہمیت پر بہت زور دیا جاتا ہے۔ اس طرح تصوف میں جذب وعشق کو بنیادی اہمیت حاصل ہے جن کا تعلق قلب اور احساس ہی سے ہے۔ اس طرح کی بعض اور مماثلتوں بنیادی اہمیت حاصل ہے جن کا تعلق قلب اور احساس ہی سے ہے۔ اس طرح کی بعض اور مماثلتوں کے سبب دونوں میں مفاہمت کا روبیا بھرنے لگا۔ اس سلسلے میں ایس۔ کے سنہا ''میڈ یویل ہسٹری آف دکن' میں لکھتے ہیں کہ رام اور رحیم کو ایک نقطے پر مرکوز کرنے کا رجیان پیدا ہور ہاتھا۔ ہندو سادھوسنت اور مسلمان فقرار ام اور رحیم کے تصور کو ایک دوسرے میں ضم کرنے اور دونوں کو ایک سیجھنے کا پیغام دے رہے تھے۔ اس کی اولین کوشش ہمیں دکن کے بعض صوفیا کی شعری تخلیقات میں نظر آئی کا پیغام دے رہے تھے۔ اس کی اولین کوشش ہمیں دکن کے بعض صوفیا کی شعری تخلیقات میں دائج ہیں جہاں ان صوفی شعرانے باری تعالی کے لیے ان ناموں کا استعال کیا ہے جو ہندو دھرم میں رائج ہیں جیسے کرتار ، سر جنہار ، داتار وغیرہ ۔ اس رنگ میں بیجا پور کے مشہور صوفی شاعر حضرت شاہ بر ہان بین جانبی جانبی کی مثنوی ''ارشاد نامہ'' کے چند حمد بہ اشعار ملاحظہ ہوں :

اللہ سنوروں پہلیں آج کیتا جن یہ دُہوں جُگ کاخ جُگتی کیرا توں کر تار سبوں کیرا سر جہار قدرت تو تجہ انت نہ پار اگنت کیتا ہو پر کار

سب کا داتا توں نردھار جے کچہ اکوے من اوکار کچہ نہ اُو پیا تجہ درشٹ جے کچہ مایا کیا سرشٹ سگل کیتا جن سکیں سار سب پر آہے تو داتار

بر ہان الدین جاتم ہی کے سلسلے کے ایک صوفی شاہ تراب کے کلام میں'' ہندلمانی'' تہذیب کا سنگم اور گہرا ہوتا ہوا نظر آتا ہے۔ان کے یہاں'' رام اور رحیم'' کا فرق مٹ کرصرف '' رام'' رہ گیا ہے۔ یہ بڑی ہمت کا کام تھا۔ پروفیسرمسعود حسین خال رقم طراز ہیں:

'' نہ ہی فکر کی سطح پر'' رام اور رحیم'' کو اس طرح مرغم کرنے کی جرأت شائد ہی کسی دور سے صوفی نے کی ہو۔'' رام اور رحیم'' کبیر کی اصطلاح میں ایک ہی ذات کے دو

نام ہیں لیکن صوفیانہ واردات میں دونوں کے فرق کومٹا کرصرف''رام'' کے نام سے
یاد کرنامحض ایک قدم آ گے کا معاملہ نہیں بلکہ ایک زبردست جست وجسارت ہے''۔
(پروفیسر مسعود حسین خاں بمن سمجھاون ،مرتبہسیدہ جعفر)
واقعہ بیہ ہے کہ شاہ تر اب نے نہ صرف رقیم کور آم کے نام سے پکارا بلکہ رام کے بارے
میں جوعقا کد اور تصورات ہندودھرم میں پائے جاتے ہیں ان کی ترجمانی کرنے والے الفاظ اور
دھار مک اصطلاحیں بھی بلاتکلف استعمال کیں۔ مثال کے طور پر درج ذیل بند ملاحظہ ہوں:

صفت کر اول اس کی جو رام ہے گا اُسی رام سول ہم کو آرام ہے گا سدا رام کے نام سول کا م ہے گا ہمن دھیان اس کا صبح شام ہے گا

دوہی گل دوہی مُل وہی جام ہے گا دو ہی ساقی بزم گل فام ہے گا

الک نام اللہ نرنجن ہری ہے نزکھار نرگن ووپر مسیری ہے صفت اس کی ہر شئے میں دائم بجری ہے وو گذاوری ہے

ووہی ذوالجلال اور اکرام ہے گا ووہی ساقی بزم گل فام ہے گا

بندو دھیان سوں دُھن او پرماتما کا ہو سُمرن اہے نام پر ماتما کا سری رام ہے نام پرماتما کا کرے بھاسکر دھیان پر ماتما کا کرے بھاسکر دھیان پر ماتما کا

الک اُو نراکار نرگن نرنجن کرے جیوجیوت سدا جس کی سمرن شاہ تراب کے کلام پر ہندو جو گیوں اور ناتھ پنتھی سادھوؤں کے گہر ہے اثرات نظر آتے ہیں۔ ''من سمجھاون' میں ہندود یو مالا ، ہندوفلفے اور ہندومصطلحات کی اس بھر مارکی تاویل کرتے ہوئے پر وفیسر سیدہ جعفر جنھوں نے شاہ تر اب کی اس تصنیف کو مدون کیا ہے ، بھتی ہیں:

ہوئے پر وفیسر سیدہ جعفر جنھوں نے شاہ تر اب نے اپنے عقا کد کو ہندوفلفے کی اصطلاحوں میں پیش ''من سمجھاون میں شاہ تر اب نے اپنے عقا کد کو ہندوفلفے کی اصطلاحوں میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے تا کہ ہندوقار مین بھی اسلامی تصورات کو باسانی سمجھ سکیں اور وہ ان کے لیے زیادہ موثر اور قابل قبول بن سکیں ۔ دوسر سے یہ کشاہ تر آب نے اسلامی عقا کد کو ہندو د یو مالا اور ہندو مذہب کی بعض تعلیمات اور تشریحات کی مدد سے اس لیے سمجھانے کی کوشش کی ہے کہ اس طرح دوسر سے مذہب والے بھی اس سے خود کو مانوس پاکر اس طرف متوجہ ہو سکیں اور انھیں کسی قشم کی اجنبیت کا احساس نہ ہواور ان میں تھر' کنارہ شی اور احتر از کار بھان نہ ہیدا ہو' ۔ ( من سمجھاون ، مقدمہ ص 149)

ندکورہ الصدرا قتباس کالب لباب ہیہ کہ شاہ تراب من سمجھاون کے ذریعہ ہندوؤں کو مسلمانوں کے قریب لانا چاہتے تھے۔اسی نوع کی کوششوں کے سبب دکن میں قومی سیجہتی کو تقویت حاصل ہوئی۔

قومی بیجہتی کے حوالے سے مثنوی ''چندربدن ومہیار'' بھی نہایت اہم ہے جو عادل شاہی دور کے شاعر مقیمی کی تصنیف ہے۔اس مثنوی میں شاعر نے ایک مسلمان سوداگر زاد ہے مہیار اور ایک ہندورا جکماری چندربدن کے عشق کی داستان بیان کی ہے۔مہیار چندربدن سے اظہار عشق کرتا ہے لیکن چندربدن بے دخی برتی ہے اور اس کے اصرار پر بیزاری سے کہتی ہے:

''ہندومیں کہاں ہورتر ک توں کہاں'' .......آگےوہ کہتی ہے:

کھا ہے ہمارا سو ہندو جنم مسلماں کوں چہگوں ہوہندو حرم آخر کارآتش فراق میں جل جل کرمہیارا پنی جان گنوا دیتا ہے۔اس کے مرنے کی خبر جب چند بدن کوملتی ہے تو اس کے دل پرمہیار کے جذبہ صادق کا گہرا اثر ہوتا ہے اور وہ بھی صدمے سے مرجاتی ہے۔ جب مہیار کے جنازے کو قبرستان لے جایا جاتا ہے تو لوگ یدد کھے کر سکتے میں

آجاتے ہیں کہ جنازے میں مہیاراور چندر بدن ہم آغوش ہیں۔ انھیں جدا کرنے کی بہت کوشش کی جاتی ہے لیکن وہ جدانہیں ہو پاتے۔ بالآخراسی حالت میں انھیں فن کردیا جاتا ہے۔ آندھرا پر دیش کے ضلع کدری میں چندر بدن اورمہا رکی جڑواں قبرآج بھی موجود ہے۔اسی طرح کاواقعہ مہارانشرا کے علاقے پرینڈا میں بھی پیش آیا تھا جہاں عاشق ومعثوق کی جڑواں قبرموجودتھی۔ یرینڈہ کے واقعہ پرآ صفیہ دور کے شاعر والہ موسوی نے طالب ومونی کے نام سے ایک مثنوی کھی۔ طالب مسلمان تاجرتھااورمۇنی برہمن کی دخترتھی۔ دونوں کے عشق کا وہی انجام ہوا جو چندر بدن و مہیار کا ہوا۔ دکنی میں چندر بدن اور مہیار کی داستان محبت کو بڑی مقبولیت حاصل ہوئی ۔اس قصے کو ایک شاعر نے فارسی زبان میں اور سات شاعروں نے دکنی زبان میں پیش کیا ہے۔آتش نامی شاعرنے اس قصے کوفارسی مثنوی میں ڈھالا۔بلبل نامی شاعرنے چندربدن ومہیار کے نام سے اور سیف اللہ نامی شاعر نے بھی اسی نام سے مثنویاں کھیں۔ویلور کے شاعر مولا نا باقر آگاہ نے اپنی منتنوی' ندرت عشق' میں یہی قصہ پیش کیا ہے، بابا چنداحینی واقف نے اس داستان کوبستان عشق کے نام سے مثنوی کی ہئیت میں پیش کیا ہے۔عبدالقا درشا کر کی مثنوی گلزارعشق بھی اسی قصے پر مبنی ہے۔ان دکنی شعرا کے علاوہ گجرات کے شاعرا شرف نے بھی جو آلی کا شاگر دھا چندربدن ومہیار کے نام ہے ایک مختصر مثنوی لکھی۔ چندر بدن ومہیار کی حکایت ہو پاطالب ومؤنی کی روایت ان میں دوكردار بين جن ميں سے ايك مسلمان ہے اور دوسرا مندو۔ عاشق مسلمان ہے اور معثوق مندو۔ عاشق کےا ظہارعشق برمعشوقہ ابتدا میں نفرت اور بیزاری کا اظہار کرتی ہے کیکن آخر میں خوداس کے عشق میں اس طرح گرفتار ہوتی ہے کہ مرنے کے بعد دونوں کے جسمانی وجودایک ہوجاتے ہیں۔ چندر بدن ومہیا راور طالب ومؤنی کی وار دات کوا گرعشق کے تنا ظر کی بجائے وکن کے تہذیبی سیاق میں دیکھا جائے تو یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ بیصرف مسلمان عاشق اور ہندومعشوق کی داستان نہیں ہے بلکہ سلم تہذیب اور ہندو تہذیب کے اتحاد کی روداد ہے۔مہیار اور طالب کے کر دارمسلم تہذیب کی علامت ہیں اور چندر بدن اور مونی کے کر دار ہندو تہذیب کی ۔ابتدامیں ان تہذیبوں میں ٹکراؤ ہوتا ہے، پھر دونوں میں مفاہمت اور مصالحت ہوتی اور آخر میں دونوں مل کر

ایک ہوجاتے ہیں ۔ یہی ایکتا اوریہی اتحاد درحقیقت دکن کی گنگا جمنی تہذیب ہے جسے مولا ناسید سلیمان ندوی نے ہندلمانی تہذیب کہاہے۔اس پس منظر میں چندر بدن ومہیا راورطالب ومؤنی کے قصے پرکھی گئی ساری مثنویاں صرف حسن وعشق کی ترجمان نہیں بلکہ قومی پیجہتی اور مذہبی روا داری کی نقیب اورعلمبر دارمعلوم ہوتی ہیں۔

قومی پیجهتی کے فروغ اورنشوونما کا ایک اہم محرک حب الوطنی یا اپنی سرز مین سے محبت اورلگاؤ كاجذبه بھى ہے۔ دكنى مثنوبول ميں ہميں حب الوطنى كے بے شار مظاہر ملتے ہيں۔ دكنى شاعروں نے اگر مثنوی کا ڈھانچہ اور کر دار کہیں سے مستعار لیے بھی ہیں تو انھیں مقامی آب ورنگ دلی ماحول اور ہندوستانی تہذیبی سیاق میں پیش کیا ہے۔ان کی تشبیہات خالص دلیں ہوتی ہیں ان کی تلمیحات میں بھی عربی وعجمی روایات کے ساتھ ساتھ ہندوستانی روایات نمایاں ہیں۔انھیں ا بینے وطن اورا بنی سرز مین کی ہر چیز سے پیار ہے۔ وہ یہاں کے دریاؤں ، پہاڑوں ، جانوروں ، پرندوں، درختوں، پھولوں، پھلوں حتیٰ کہ تر کاریوں کا ذکر بھی بڑے جیاؤے کرتے ہیں۔اخییں اینے وطن سے ایسی ہی محبت ہے جیسے عاشق کومعثوق سے ہوتی ہے۔ چنانچہ دکنی کے آخری دور کا شاعر بحری کہتا ہے ۔

بخ بخ کی کول دکھن پول ہے کہ جیوں تل کو دمن ہے

یں نق کو ہے لازم جو دمن حیوڑ نہ جانا

وطن سے محبت کے نصیں حذبات کی ترجمانی گولکنڈے کی قطب شاہی سلطنت کے ملک الشعراوجہی نے بھی اپنی مشہور مثنوی قطب مشتری میں کی ہے۔مثنوی کا ہیر وقطب شاہ بنگالے کی شہزادی مشتری کا عاشق ہے۔وہ بنگالہ پنچتا ہے۔مشتری بھی اس سے عشق کرتی ہے۔قطب شاہ مشتری کودکن چلنے کی دعوت دیتا ہے اور دکن کی تعریف اس طرح کرتا ہے۔

دکھن سا نہیں ٹھار سنسار میں پنج فا ضلوں کا ہے اس ٹھار میں کہ سب ملک ہمر ہور دکھن تاج ہے

رکھن ہے گلینہ انگوٹھی ہے جگ انگوٹھی کو حرمت گلینہ سے لگ دکھن ملک کوں دھن عجب ساج ہے

دکھن ملک وہ کچھ عجب ٹھانوں ہے۔ تانگانہ اس کا خلاصہ اہے وطن کی محبت میں ڈوب ہوئے ہالفاظ صرف مثنوی کے ہیروقطب شاہ کے نہیں بلکہ وطن کی محبت میں ڈوب ہوئے بیالفاظ صرف مثنوی کے ہیروقطب شاہ کے نہیں بلکہ دکن کے ہر باشندے کے دل کی آواز ہیں جو سع ترتناظر میں ہر ہندوستانی کے جذبات کی ترجمانی کرتے ہیں مخضر یہ کہ تو می پیجہتی ، ہندوسلم اتحاد ، وطن سے محبت ، مشتر کہ ثقافت ، مذہبی رواداری ، وسع النظری وغیرہ اس نوع کے تمام موضوعات کے بارے میں دکنی مثنو یوں میں نہایت وقعی بیش بہااور معتبر سر مابیماتا ہے جو نہ صرف بہمنوں ، عادل شاہوں اور قطب شاہوں کے عہد حکومت میں جاری و ساری قومی پیجہتی کا آفریدہ اور آزمودہ ہے بلکہ دور حاضر میں بھی ہمارے ملک ہندوستان میں تو می بیجہتی ، ہندوسلم اتحاد ، سلح و آشتی اور امن اور شانتی کوفروغ دینے میں نہایت ہندوستان میں تو می پیجبتی ، ہندوسلم اتحاد ، سلح و آشتی اور امن اور شانتی کوفروغ دینے میں نہایت درجہ ممدومعاون اور مفید ثابت ہوسکتا ہے۔

يروفيسر محرنسيم الدين فريس شعبه أردؤمولانا آزادنيشنل أردويونيورشي ميررآباد سيوابسة بين-

## ہندوستانی موہیقی کےفروغ میں امیرخسر و کا حصہ

امپرخسر وُ ہندوستان کی تاریخ میں تنہاالیی شخصیت کے مالک ہیں جو بک وقت صوفی ، کی خانقاہ سے منسلک ہیں' با دشا ہانِ وقت کے دربار سے وابستہ ہیں' فارسی کے عظیم ترین شاعر ہیں' اردو کے بنیادگزار ہیں'متندمورخ ہیںاورمحافل موہیقی کے سرُ اور تال ان کے ساز اور نغموں سے معمور ہیں۔علامہ بلی نعمانی <u>190</u>9ء میں لکھی این تصنیف''بیان خسر و''میں لکھتے ہیں۔ '' ہندوستان میں چیسو برس ہے آج تک اس درجہ کا جامع کمالات پیدانہیں ہوااور سچ پوچپوتواس قدر مختلف اور گونا گوں اوصاف کے جامع' ایران وروم کی خاک نے بھی ہزاروں برس کی مدت میں دوجار ہی پیدا کیے ہوں گے۔''(1) امیرخسر و نے موسیقی کے 👺 وخم اور تال وسرُ کےنشیب وفراز سے آ شنائی اینے نانا عمادالملک کے یہاں حاصل کی۔عمادالملک کومومیقی سے نہایت شغف تھا۔ان کے یہاں اکثر موسیقی کی محفلیں بریا ہوتی تھیں ۔گا تک،سازنواز اورمطربانِ خوش نوا، دور دور سےان کا شہرہ س کر آتے تھے۔امیر خسروکی عمر 18 برس تھی کہ عماد الملک نے 671 تھجری <u>127</u>3ء میں انتقال کیا۔ آٹھ برس بعد 80-679ھ 1<u>28</u>1ء میں جبکہان کی عمر 26 برس تھی وہ سلطان بلبن کے شنرادہ **ثمہ** قا آن کے ہمراہ ملتان آ گئے۔موسیقی میں دستگاہ انھیں پہلے ہی سے حاصل تھی کیکن شہرت ملتان آنے کے بعد ہوئی۔ یہیں انہوں نے ترمتی خانم کوغزل گائیکی کی تربیت دی۔ یہی وہ زمانہ ہے جَبَهُ مسلمانوں نے موسیقی کے ارتقاء میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ ابوالکلام آزاد لکھتے ہیں۔ ''اب ہندوستان کےعلوم وفنون مسلمانوں کے لیے غیرملکی نہیں رہے تھے بلکہ خودان کے گھر کی دولت بن گئے تھے۔اس لیممکن نہ تھا کہ ہندوستانی موسیقی کے علم وذوق سے

وہ تغافل برتے چنانچہ ساتویں صدی میں امیر خسر وجیسے جمہدفن کا پیدا ہونا اس حقیقت حال کا واضح ثبوت ہے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اب ہندوستانی موسیقی ، ہندوستانی مسلمانوں کی موسیقی بن چکی تھی اور فارسی موسیقی غیر ملکی موسیقی تجھی جانے لگی تھی۔''(2)

مسلمانوں نے جب ہندوستانی موسیقی کو ہندوستانی مسلمانوں کی موسیقی بنالیا تو گویا ہندوستانی موسیقی نے اپنے ارتقاء کی آخری منزل کو پالیا۔اسی زمانے میں نئے نئے ساز اور نفیے اختراع کئے گئے۔

امیر خسر و نے ہندوستان کی موسیقی کو کلاسکی موسیقی کے دبستان سے آراستہ کیا جس کے لیے انھوں نے خیال جیساصنف نغمہ اور ستار وطبلہ جیسے ساز اختر اع کئے۔ امیر خسر وکی مہارت موسیقی کو تسلیم کرنے والے کئی موزخین اور محققین ہیں جن میں سے چند حسب ذیل ہیں:

- ما دق على خال' سرما بيعشرت' 1873ء 2. علامة بلى نعمانى' بيان خسرو' 1909ء
  - كيم كرم امام خال' معدن الموسيقى '1925ء 4. اشفاق على خال' نغمات الهند''
    - نقی محمد خال خور جوی 'حیات امیر خسر و مع ایجادات موسیق' '
      - كنورخالد محمود وعنايت الهي ملك 'دسرُ سنگيت' 1962ء
        - 7. استاد جا ندخال''موسيقى حضرت امير خسر وُ'1978ء

ان کتابوں کے علاوہ رسالہ آ جکل دہلی بابت اگست 1956ء کے موسیقی نمبر میں مولانا امتیاز علی عرثی' جناب محمد رضاعلی خال اور میکش اکبرآ بادی کے مضامین اس سلسلے میں اہم ہیں و نیز شاہدا حمد دہلوی مدیر ساقی کے متعدد مقالے بھی اس سلسلے میں اہمیت کے حامل ہیں۔

ہندوستان اور اس کی تہذیب سے متعلق جب سے مغربی موز عین نے تصانیف ککھنا شروع کیا تب ہی سے امیر خسر و کی اختر اعات موسیقی پر حرف رکھنے کا رواج عام ہوا۔ چنا نچہ حافظ محمود شیر انی 'ڈاکٹر وحید مرزا' عرش ملسیانی 'رشید ملک' سید محم عسکری' گیان چند جین 'راغب حسین اور ڈاکٹر جیمس کپن ہندوستانی موسیقی کی صنف نغمہ خیال اور ان کے اختر اع کردہ سازستار اور طبلہ کو سواہویں صدی سے اٹھارویں صدی کی اختر اعات قرار دیتے ہیں۔ آیئ!امیر خسروکی ان اختر اعات کا تاریخ کے آئینہ میں' تہذیبی' تقابلی اور فنی مطالعہ کرنے کے ساتھ ساتھ عہد خسرومیں ہندوستانی موسیقی کے چلن پرایک نظر ڈال لیں۔

13 ویں، صدی عیسوی میں مسلمانوں کی ہندوستان میں آمد کی وجہ سے ہندوستانی تہذیب میں آمد کی وجہ سے ہندوستانی تہذیب میں جو تبدیلیاں رونما ہو کیں اس کا بیان پنڈت سارنگ دیونے اپنی تصنیف" شکیت رتناکر" (قریب 1247ء) میں کیا ہے اس کتاب کے حوالے سے سرزمین ہندوستان پر اُس زمانے میں ہونے والی تہذیبی تبدیلیوں کی بابت رشید ملک کھتے ہیں۔

" یہ وہ وقت تھا جب دونوں تہذیبوں کے امتزاج سے ایک نیا کلچر وجود میں آرہا تھا جہاں ان دونوں تہذیبوں کے تصادم سے روز مرہ زندگی کا ہر شعبہ متاثر ہورہا تھا وہاں برآعظم کی موسیقی میں بھی نہایت اہم تبدیلیاں رونما ہور ہی تھیں۔" مثلیت رتا کر" کے مطالعہ سے ہم ان تبدیلیوں کا کچھا ندازہ لگا سکتے ہیں۔ اہم ترین بات میہ ہے کہ یہی وہ زمانہ تھا جس ہم حضرت امیر خسرو کا زمانہ کہتے ہیں"۔ (3)

امیرخسروکی اختراعات ہندوستان میں رونماہونے والی انہی تہذیبی تبدیلیوں کی مرہونِ
منت ہیں۔ان کی اختراعات میں' خیال' سب سے اہم ہے۔ بیطر نِفسگی آج ہندوستانی موسیقی میں
سب سے زیادہ پیند بیدہ اور ہر دلعزیز سمجھا جاتا ہے۔' خیال' کی گائیکی کوفروغ دیئے کے ساتھ ساتھ
امیر خسرونے'' ستار اور طبلہ'' جیسے سازبھی اختراع کئے ہیں اوران کے باج کوبھی فروغ دیا عام کیا ہے۔
ہم یہ جانتے ہیں کہ عرب میں قول گانے کا رواج تھا۔ عربوں کے یہاں رثا بھی گایا
جاتا تھا لیکن سماع کی محفلوں میں رثا گانا مناسب وموزوں نہ تھا اسی لئے قول گانے کا رواج عام
ہوا۔ اسی طرح ایران میں موسیقی کے راگ کے لئے نقش اور مقام کی اصطلاحیں مروج تھیں۔ نقش

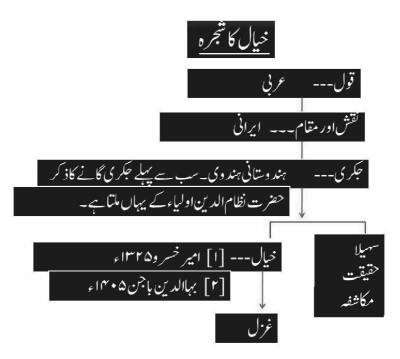
امیرخسروکی حیات میں موسیقی کے ارتقاء کا جو بیان مختلف کتب میں ماتا ہے وہ تمام تر شاہی درباریوں کی کسی ہوئی کتابوں سے ماخوذ ہے۔میری گزارش ہے کہ امیر خسر وجیسے صوفی کی خدمات کا اگر حقیقی سراغ لگانا ہوتو جب تک ہم خانقا ہی ادب سے رجوع نہیں کریں گے حقیقت کی بازیافت کے ساتھ انصاف نہیں کر سکتے۔

ہندوستان کے قدیم خانقاہی شاعری میں ہمیں جکری، سہیلا ، حقیقت وم کا شفہ کے نام سے گیت ملتے ہیں جنہیں محفل ساع میں گایا جا تا تھا۔ جکری کا ذکرسب سے پہلے حضرت نظام الدین اولیاء کے ملفوظات میں ملتا ہےاور جکری کےسب سے قدیم نمونے ہمیں بہاالدین ہاجن کے کلام میں ملتے ہیں جنہوں نے اپنی تصنیف خزائن رحمت الله مصنفه 1405ء کے حصے باب میں کیجا کئے ہیں۔ امیرخسرو کی اختراعات کی حقیقت جانبے کی غرض سے ہم پہلے خیال کو جانجتے ہیں ۔عربی اورا برانی موسیقی میں قول' نقش اور مقام موجود تھے اگر ہم ان اساء کی معنوی جہت برغور کریں تو پیتہ چاتا ہے کہ بیتمام ایک ہی مدعا کے تین نام ہیں ایسے میں کیا بیم کمکن نہیں کہ امیرخسر و نے گانے کی غرض سے موزوں کی جانے والی اپنی بند شوں کو'' خیال'' کے نام سے معنون کیا ہو۔ متذكرہ بالا تين اصطلاحوں بعنی قول' نقش اور مقام سے قریب ہمیں خیال کی اصطلاح معلوم ہوتی ہے کہ ابتداً یہ خالص ساع تک محد و تھی اور ساع کا اصل مقصد'' لؤ' لگانا ہوتا ہے، اللہ سے لولگانا، خدا کا خیال کرنا، مزید برآں ساع میں گائے جانے والے گیتوں کے لئے'' خیال'' کی اصطلاح کوئی اییا ہی صوفی شاعر تجویز کرسکتا ہے جوخوداسم بامسی صوفی ہواورامیرخسروسے پہلے اورا یک عرصہ بعدتک یعنی بار ہویں صدی عیسوی سے پندر هویں صدی عیسوی تک، تاریخ دوسر کسی ایسے صوفی کی نشاند ہی سے معذور نظر آتی ہے۔

امیر خسروکی اختراع''خیال'' کے سلسلے میں ایک خارجی شہادت ہمیں بہاالدین باجن کے یہاں ملتی ہے جوان کے قریبی زمانے سے تعلق رکھتے ہیں (1380ء-1405ء) ماجن کا خیال ملاحظہ ہو۔

یہ باداشہ کا ہاوا ان سک دکھہ کنوا وا ان ہرکوں حق، حق لاوا یوں باجن باہے رے اسرار چھاجے رے

باجن کا خیال ایک ایسی خارجی شہادت ہے جسے ہم ردنہیں کر سکتے ، یہی نہیں انہوں نے اپنی ایک دوسری جکری کے ایک ہی مصرعے میں نقش اور خیال دونوں اصطلاحوں کا بیان کیا ہے۔ دکنی کی مخصوص شعری اصناف جکری ، سہیلا ، حقیقت اور مکا شفہ کی ہئیت اور ماخذ ، خیال ہی ہے۔ خیال کا شجرہ یوں تشکیل یا تا ہے۔



خیال کے سلسلے میں دو اقتباس ذیل میں درج کرناخالی از دلچیسی نہ ہوگا۔ شہاب سرمدی، ہندوستانی موسیقی کے اہم مورخ، نقاداور پار کھ ہیں۔موصوف محترم تیرھویں صدی عیسوی کے اوائل میں غزل اور سازکی موسیقی میں مروج اصول کا بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔
'' بید حقیقت پیش نظر رکھنی چاہئے کہ 13 ویں صدی کے اوائل تک غزل اور طربیہ Instreumental موسیقی کو لئے اور تال کے بغیر باندھاجا تا تھا اور تب تک دونوں کا شار' راوسیں'' میں ہوتا تھا۔ اس اعتبار سے خسرو ان پیش روؤں میں سے

ہیں جھوں نے غزل کے ئے مُر اور ئے دونوں کی نئی نئی راہیں نکالیں۔'(5)
صوفی اور سازی موسیقی میں ئے اور تال کا شامل نہ ہونا ایسی موسیقی ہے جو صرف الاپ
تک محدود ہوتی ہے جس میں صرف مُر وں کا وستار کیا جاتا ہے جس میں مُر وں کی ادائیگی کی جاتی
ہے اور وزن و آ ہنگ سے یہ عاری ہوتا ہے۔امیر خسر و نغمہ کی اس طرز ادائیگی کونا پند کرتے تھے۔
شہاب سرمدی کا اقتباس د کیھئے۔

''خسر و''صوتِ خالص'' کوعبث جانتے تھے اوراس کا نداق اڑاتے تھے ورکند مطرب لبے ہاں ہاں و ہوں ہوں در سرود چوں سخن نبود ہمہ بے معنیٰ او اہتر بود خسروکے نزدیکے صرف سُر الا پنا''ہاں ہاں'' اور''ہوں ہوں'' کے سوا کچھ نہ تھا۔ اُن کی پیند کے مطابق سچاسُر وہی تھا جواچھی بات بھی ساتھ ساتھ کہتا چلے۔''(6)

یہ بیاں '' کے بعدامیر خسرو کے ایجاد کر دہ ساز' ستار'' کا مطالعہ کرتے ہیں۔ ''خیال'' کے بعدامیر خسرو کے ایجاد کر دہ ساز' ستار'' کا مطالعہ کرتے ہیں۔

رشید ملک' اپنی تصنیف''موسیقی اورامیر خسر و'' میں زمانہ قریب میں ہونے والی تحقیق کے حوالے سے کلھتے ہیں۔

"ستاری ایجاد سے متعلق ہمیں دونوں قتم کے خیالات کے حامی ملتے ہیں مگر موجودہ تحقیق کے پیش نظر بیمعلوم ہوتا ہے کہ حضرت امیر خسر وکوستار کی ایجاد، اختراع یا ترمیم سے کوئی واسطہ نہ تھا۔"(7)

وحید مرزا'امیر خسر و کی موسیقی کے فن سے واقفیت کا اعتراف کرنے کے باوجود لکھتے ہیں۔ ''بشتمی سے مجھے امیر خسر و کی نگار شات میں ستار کا نام کہیں نہیں ملاا گرچہ کئی صفحات سازوں کی تفصیل سے پُر ہیں۔''(8)

رشید ملک، ماہر موسیقی ہیں اور ہندوستانی موسیقی کے متندمورخ بھی ہیں جبکہ ڈاکٹر وحید مرزانے امیر خسر و پرڈاکٹریٹ کیا ہے اور متند حیثیت کے مالک ہیں۔ان ماہرین سے پچھ دریے کے قطع نظر کرتے ہوئے، آیئے خودا میر خسر و کی تحریر میں سہ تاریاستار کی تلاش کریں۔ امیر خسر و نے اپنی زندگی کی آخری مثنوی' ننہہ سپہ' میں ہندوستانی موسیقی کی بے انتہا تعریف وتوصیف کی ہے ایک جگہ لکھتے ہیں۔

''اٹھویں دلیل ہمارا سرود ہےجس کی

پرسوزآ واز سے ہمارے دل وجان بھلتے ہیں

سجی لوگ جانتے ہیں کہ ساری دنیا

اس قتم كاساز كهين نهيس (اوربيه بات پيشيده نهيس)

ہرطرف کے نغمہ سراؤں نے

اسى ساز سے مختلف روشیں نکالیں

اوران سیھوں نے یہیں سے اس فن کولیا

اور تیز دوڑنے والوں کی طرح اس میں تیز تیز دوڑے ۔

اوراسی سازکوسامنے رکھ کراپنے ہنراور کاریگری سے اس سے

الحچى شكلول ميں دوسرى چيزوں كوڑ ھالا

اوراس کواس ملک میں زیادہ عرصہ بھی نہیں گزرا

میض 34سال کی بات ہے

کسی میں یہ یارا (دم) نہیں کہ اس جیسی سبک آواز نکال سکے تو پھراپی ٹھنڈی طبعیت سے اس کی آواز تیز کوکہاں ماسکتا ہے۔''(9)

ان اشعار میں امیر خسرونے دوساز کاذکر کیا ہے ابتداء میں جس ساز کی جانب اشارہ ملت ہوں میں جس ساز کی جانب اشارہ ملت ہو وہ ہندوستان کا قدیم ترین ساز وینا ہوسکتا ہے دوسرے جس ساز کاذکران اشعار میں ہوا ہے امیر خسرواس ساز کی تعریف کرتے ہوئے تھکتے نظر نہیں آتے ۔ کہیں بیساز 'ستار' تو نہیں؟ اس سلسلے میں ساز کی 'شبک آواز''' مھنڈی طبعیت' اور'' آوازِ تیز'' کے علاوہ 34 برس کا عرصہ گزرنے والے الفاظ بڑے اہم ہیں۔

امیر خسر و نے 718 ہجری میں اپنی مثنوی'' نہہ سپر''لکھی اس میں ہندوستانی موسیقی کی

تعریف کرنے کے بعد ''اچھی شکلوں میں دوسری چیزوں کوڈھالنے'' کابیان کرتے ہوئے کسی ساز

کے سلسلے میں لکھتے ہیں کہ اسے اختراع کئے 34 برس ہوئے یعنی 683 ہجری کے آس پاس' ہوہ

زمانہ ہے جب وہ شنرادہ قاآن کے ہمراہ ملتان میں شے اوران کی عمر 32 برس تھی یعنی عالم شباب

تھا۔ فنی اعتبار سے بیان کے عروج کا زمانہ ہے۔ یہی وہ زمانہ ہے جب انہوں نے متذکرہ

بالاسازاختراع کیا ہوگا۔ یہاں یہ بات بھی یا در کھنی چاہئے کہ 693 ہجری میں جب غرق الکمال

مکمل ہوا تو اس کے دیبا ہے میں انہوں نے اپنی مہارت موسیقی کا بیان فخر بیا نداز میں کیا ہے۔

مکمل ہوا تو اس کے دیبا ہے میں انہوں نے اپنی مہارت موسیقی کا بیان فخر بیا نداز میں کیا ہے۔

میں سہتاریا ستاری ہوسکتا ہے۔ رشید ملک ،عرش ملسیا نی اور وحید مرز اوغیرہ نے ستارکوا میرخسروکی

اختراع سلیم نہیں کیا ہے کہ اس ساز کا کوئی داخلی ثبوت ان کے کلام میں موجود نہیں ہے۔

یقیناً امیرخسرو کے کلام میں سہ تاریا ستار کا لفظ ہمیں نہیں ملتالیکن ستارہ نام کے ساز کا تذکرہ انہوں نے اپنے کلام میں بالاالتزام کیا ہے۔ ہاتھ کنگن کوآرس کیا۔ آپئے حقیقت روز روثن کی طرح عیاں ہے۔ امیرخسر و کا شعرہے۔

زهره چندال بودستاره نواز

كەدف مەبرون نياردساز (ديباچة فرة الكمال)

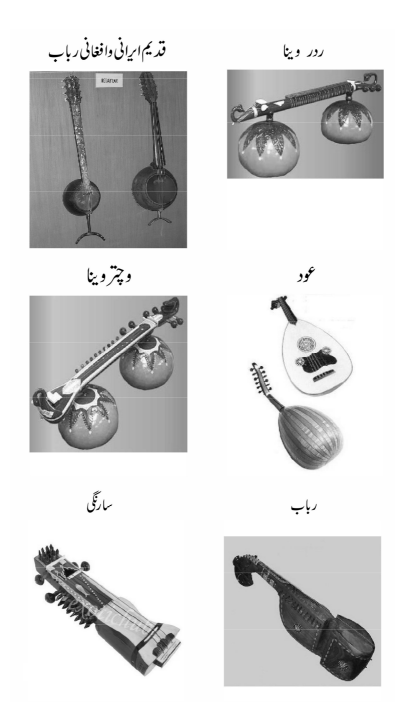
یعنی جب زہرہ ستارہ چھٹرتی ہے تو چاند اپنا دف لے کرسامنے آنے کی جرات نہیں کرتا۔اس شعر میں زہرہ کو زخمہ کے ساتھ بیان کیا ہے یہاں زہرہ کو بہ حیثیت ستارہ نواز لعنی ایک ساز ہجانے والے کے طور پر پیش کیا ہے۔

پروفیسر ممتاز حسین ستارہ بمعنی ساز کے سلسلے میں امیر خسر وکی تصنیف''اعجاز خسر وی'' سے صنا کئے بدائع کے ضمن میں صنعتِ ایہام کے تحت صنعتِ تجنیس تام کی مثال پیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ ''درصنعت تجنیس (تام) نسبت تنجیم در دیباچہ بیں چوں از دو پیکر ایہام وفر قدانِ خیال فروتر آ ہندر قم مجانس است چنال کہ''جوزاوجوزاوج ہرومہر وستارہ وستارہ ۔ جوزا نام زنے گوسفندے، مہر آفتاب و مجت، ستارہ نجم باشد و سیارہ نام ساز۔ '(10)

اس افتباس کو درج کرنے کے بعد پر فیسر ممتاز حسین لکھتے ہیں کہ ''ستار بمعنی ساز،
پراکرتی لہجہ ہے جبکہ ستار ایا ستارہ فاری لغت میں ساز اور نجم دونوں ہی کے لئے لکھا گیا ہے'۔
امیر خسر و کے کلام سے سند دستیاب ہونے کے بعد کوئی وجنہیں کہ ہم ستارہ 'ستار کوامیر خسر و کی اختر اعلی ان لینے کے باوجود یہ کہنا مناسب نہیں خسر و کی اختر اعلی ان لینے کے باوجود یہ کہنا مناسب نہیں کہ حضرت امیر خسر و نے جو ساز اختر اع کیا وہ اپنی قشم کا پہلا ساز تھا اس لئے کہ موسیقی پر کھی گئی مختلف کتابوں میں ایک تارا، دو تارا کا ذکر ماتا ہے۔ سنیل کے۔ بوس (Sunil K. Bose) اطلاع مختلف کتابوں میں ایک تارا، دو تارا کا ذکر ماتا ہے۔ سنیل کے۔ بوس (Ethnological Museum کی سازی نیار ہیں لیکن ان میں پر دے نہیں ہیں۔ ستار نواز عبد الحلیم جعفر خاں، ستار کی اصلیت اور میں تار ہیں لکھتے ہیں۔

'' بیشکل میں عربی ساز''عود'' کے ہم شکل اور ہندوستانی ساز'' بین'' کے اصول پر مبنی ہے''۔(11)

ستارنوازعبرالحلیم جعفر خال ستار کے بڑے اورا ہم فن کار ہیں لیکن انہوں نے ستار کی اصلیت اورساخت کے سلسلے میں جن خیالات کا اظہار کیا ہے، وہ حقیقت سے بعید ہے۔ امیر خسرو نے عربی موسیقی سے نہیں بلکہ ایرانی موسیقی سے اپنی واقفیت اور دسترس کا بیان اپنے کلام میں کیا ہے اور ''عود'' عربی موسیقی سے تعلق رکھنے والا ساز ہے۔ علاوہ ازیں ستار، عربی ساز ''عود'' کا ہم شکل نہیں ہے۔ میرا مطالعہ اور ماخذ معلومات اس جانب اشارہ کرتے ہیں کہ امیر خسرو نے ستار، افغانستان وایران سے تعلق رکھنے والے ساز ''رباب'' سے اخذ کیا ہے البتہ سرز مین ہندوستان پر کہلی مرتبہ انہوں نے ستار (ستارہ) نام کے ساز کو متعارف کر وایا اور اس ساز کے باج کو ہندوستانی موسیقی کے راگوں کی اوا گئی کے قابل بنایا۔ انہوں نے وینا/ رُدروینا/ بین کے باج سے ساز کے برج موسیقی کے راگوں کی اوا گئی کے قابل بنایا۔ انہوں نے وینا/ رُدروینا/ بین کے باج سے ساز کے برج سے ساز کے وہندوستانی کی تصاویر ملاحظہ کیجئے۔



یہاں اس امر کو واضح کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ ساز پر پردوں کا استعال صرف قدیم ہندوستانی موسیق کے سازوں میں مستعمل نظر آتا ہے جبہ عربی وابرانی (ترکی) موسیق کے سازوں (مسلمانوں کی موسیق کے سازوں) پر پردوں کا رواج نہیں ملتا ہے۔ عود، رباب اور سارنگی برکوئی راگ بجانا مشکل ہوتا ہے کہ اس پر سروں کی ادائیگی کے لئے پرد نے نہیں ہوتے ہیں۔ اس لئے ساز پر سروں کی ادائیگی اٹکل یا انداز سے نکالی جاتی ہے جوانتہائی ریاض کے بعد نصیب ہوتی ہے۔ امیر خسرونے ستار کے ڈانڈ کو رباب سے بڑا کر دیا اور اس پر پرد سے شامل کئے جس ہوتی ہے۔ میر وں کی ادائیگی آسان ہوگئی اور سروں کی آواز بھی خوش آمیز ہوگئی۔ تصویر ستار ملاحظہ بیجیے:



ہندوستانی موسیقی کے صنف یخن خیال اور ہندوستانی موسیقی کے سازستار کے ماخذ اور اس کی اختر اع ومخترع کی حقیقت جان لینے کے بعد اس امرکوبھی دیکھتے چلیں کہ آیا خیال اورستار میں کوئی ربط باہمی ہے یاان میں بُعد مشرقین ہے۔

ستار برگائیکی انگ بجایا جاتا ہے جو کہ خیال سے ماخوذ ہوتا ہے ان معنی میں خیال اور ستارا یک ہی گوپیش کرتے ہیں یا یوں کہا جائے کہ ایک ہی 'دنقش' کے دوڑخ ہیں۔امیر خسر و کے ایجاد کردہ راگوں میں ایک راگ سازگری کا ذکر ملتا ہے۔ رشید ملک نے لکھا ہے کہ اس ساز کو آج کوئی نہیں جانتا۔ ہندوستان کے پہلے پد ما بھوش ستار نواز استاد ولایت حسین خال نے ساز گری کوستار پر بجایا ہے جور یکارڈ کی شکل میں انٹرنٹ/ youtube پر سنا جا سکتا ہے۔

خیال اورستار کے مزاج کے بارے میں خیال گائیکی کے استادعظمت حسین خال میش اورستار کے استادع بدالحلیم جعفرخال فرماتے ہیں۔

خیال:۔''اس صنفِ موسیقی میں نزاکت ، ہلاوٹ، باریکی اور وقار کے ساتھ چن چلتا کااکی عجیب وغریب امتزاج ہے''(12)

ستار:۔''ستار جو ہندوستان کا نہایت پسندیدہ ساز ہے برتاؤ میں رومانٹک،نزاکت سے پُراومہین ساز ہے۔اس کاباج فوراً دل میں گھر کرلیتا ہے''۔(13)

خیال اورستار، نرم مزاج کے حامل ہیں یہی وجہ ہے کہ ان کی سنگت کے لئے مردنگ مناسب نہیں، ایسے میں طبلہ کی ضرورت ہوگی چنانچہ کہنا ہوگا کہ اگر قدیم کتب میں خیال، ستار اور طبلہ کوامیر خسر و کی اختر اعات قرار دیا گیا ہے تو کچھ مبالغہ نہیں کیا ہے، حقیقت بیان کی ہے۔

طبلہ اور ستار کے باج میں اسلامی نقط نظر کو بھی ملحوظ رکھا گیا ہے۔طبلہ سکھاتے ہوئے جو ابتدائی بول سکھائے جاتے ہیں وہ یوں ہیں۔

نادِهن دهن نا-نادِهن دِهن نا-

ناتِن تِن نا۔ نادِهن دِهن نا۔

ستار مضراب کی مدد سے بجایا جاتا ہے۔ پہلاسبق جو سکھایا جاتا ہے اس کے بول ہیں۔ دار ؔ ادَارَا۔دارَارَادَارَا

وأرّادًارًا-دأرّادًارًا

دَا،اس طرح بجایا جاتا ہے کہ مفراب کی مددستار کے نیچے سے ضرب لگائی جاتی ہے اور رَااوپر سے نیچے کی جانب مفراب سے ضرب لگا کر بجایا جاتا ہے۔ وینا کا باج ،ستار کے باج سے یکسر مختلف ہے یہاں ابتدائی مشق میں ضربوں کوایک سے سات تک شار کرنے کا سبق دیا جاتا ہے۔ اورایک کی ضرب اوپر سے نیچے کی جانب لگائی جاتی ہے۔

پہلے سبق مے متعلق بی تفصیلات بظاہر معمولی حیثیت کی اور موضوع سے غیر متعلق معلوم ہوتی ہیں اور اس نکتہ کا لحاظ ہوتی ہیں لیکن طبلہ ہوکہ ستار ، دونوں کے پہلے سبق منفی بول سے شروع ہوتے ہیں اور اس نکتہ کا لحاظ

رکھناکسی درباری یاعام استاد سے ممکن نہیں کوئی باصفاء اللہ والے ،صوفی ، ہی سے ممکن ہوسکتا ہے۔
حضرت امیر خسر وکی ہندوستانی موسیقی میں استادا نہ مہارت کا اعتراف ان کے ہم عصر مورخین ضیا الدین برنی 'منہاج سراج اور میر خور دنے اپنی تصانیف میں کیا ہے۔ ان شواہدا ورغرة الکمال کے اشعار کی سند کے باوجوداگر کوئی امیر خسر وکی اختراعات سے انکار کرتا ہے تو سمجھ لیجئے کہ روثن کے معنی بدل گئے ہیں۔

## ماخذ وحوالے:

- 1. علامة بلى نعمانى' بيان خسرو' 1909ء
- 2. ابوالكلام آزاد 'غبار خاطر' مرتبه ما لك رام ص78-
- دمسیقی اورامیرخسرو''ص129 مضمون مشموله''موسیقی اورامیرخسر واور دوسرے مضامین''
  - 4. أكثرا بن فريد' بهاالدين باجن اورآن كالمجرى كلام'
- 5. شهاب برمدی''غزل سراخسرو''ص 295مضمون مشموله خسر و شناسی مرتبه ظانصاری وابوالفیض سحر 1975ء
  - 6. الضأص 289-
  - 7. رشید ملک 'موسیقی اورامیر خسرو' ص 142 ۔

  - 9. اميرخسرو''نهه سيهر''مترجم محمدر فتق عابدص 188 پېلې بارجنوري 1979ء
    - 10. پروفیسرمتاز حسین ' تقدِ حرف'
  - 11. عبدالحليم جعفرخال ستارنواز 'امير خسر واور بهندوستانی موسیقی' ص317 مفهون مشمول د خسر و شناسی' ۔
  - 12. عظمت حسين خال ميش دل رنگ' بهندوستانی گائيکی ميں خيال کا چلن'' مضمون مشمول'' خسر وشناسی'' -ص325-
    - 13. عبدالحليم جعفرخال ستارنواز 'امير خسر واور مهندوستاني موسيقی'' مضمون مشموله' خسر وشناسی' ص 315۔

ڈاکٹر حبیب نثار ٔ حیدرآ بادسنٹرل یو نیورٹی کے شعبہ اُردومیں اسوسی ایٹ پروفیسر ہیں۔



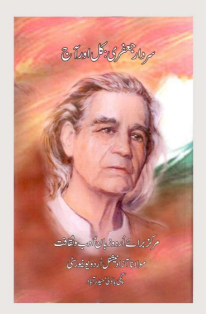
## Adab-o-Saqafat ISSN 2455-0248

(Bi-Annual Research & Refereed Journal)

Issue Number: 1 September, 2015

Editor: Mohd. Zafaruddin

## مرکز برائے اُردو زبان' ادب و ثقافت کی مطبوعات



خواتین کی تحریری، خواتین سے متعلق تحریری افکار آزاد
 أردوز بان \_ نے اُفق

Centre for Urdu Language, Literature & Culture MAULANA AZAD NATIONAL URDU UNIVERSITY Gachibowli, Hyderabad - 500 032 (Telangana) INDIA. Phone: 040-23008359-60 Website: www.manuu.ac.in